
UNIVERZITET U BEOGRADU 

FILOZOFSKI FAKULTET 

 

 

 

 

 

 

Dejana D. Glišić 

 

IDEJA JAVNOG UMA U ISTORIJI POLITIČKE 

MISLI I ROLSOVOM POLITIČKOM 

LIBERALIZMU 

 

Doktorska disertacija 

 

 

 

 

 

 

Beograd, 2025 

 



UNIVERSITY OF BELGRADE 

FACULTY OF PHILOSOPHY 

 

 

 

 

 

 

Dejana D. Glišić 

 

THE IDEA OF PUBLIC REASON IN THE 

HISTORY OF POLITICAL THOUGHT AND 

RAWLS’S POLITICAL LIBERALISM 

 

Doctoral Dissertation 

 

 

 

 

 

 

Belgrade, 2025 

  



Mentor: dr Ivan Mladenović, redovni profesor, Filozofski fakultet, Univerzitet u Beogradu 

Članovi komisije:  

dr Miloš Vuletić, docent, Filozofski fakultet, Univerzitet u Beogradu 

dr Monika Jovanović, docent, Filozofski fakultet, Univerzitet u Beogradu 

dr Marko Simendić, redovni profesor, Fakultet političkih nauka, Univerzitet u Beogradu 

 

 

Datum odbrane: 

  



Naslov doktorske disertacije: Ideja javnog uma u istoriji političke misli i Rolsovom političkom 

liberalizmu 

Sažetak: U disertaciji se analizira nastanak i razvoj ideje javnog uma u teoriji društvenog ugovora 

i u Rolsovom političkom liberalizmu. Doktrine predstavnika teorije društvenog ugovora koje se 

uzimaju u razmatranje su Hobsova, Rusoova i Kantova politička teorija, dok će Rolsova doktrina 

o javnom umu biti izložena kao savremeno stanovište o javnom umu i omogućiće jasnu 

komparativnu analizu sa klasičnim doktrinama. Prvi cilj u disertaciji je sistematski prikazati 

istorijski pregled nastanka i razvijanja ideje javnog uma, koja svoju konačnu formu i teorijsku 

potpunost dobija u aktuelnim političkim raspravama. Polazeći od nekih osnovnih problema, 

legitimiteta, saglasnosti, kao i pitanja javnog opravdanja koje se javlja u modernim političkim 

doktrinama, definisanog od strane klasičnih liberalnih filozofa i predstvnika teorije društvenog 

ugovora poput Hobsa i Rusoa, preko perioda prosvetiteljstva u kojem dominira Kantovo tumačenje 

slobode, jednakosti i načela publiciteta, opisaću razvitak ideje javnog uma sve do savremene 

liberalne doktrine Džona Rolsa, gde ideja javnog uma dobija potpuno novo tumačenje i značaj, ali 

takođe pokazuje svoju punu važnost i razumevanje. Drugi cilj disertacije je kritičkog karaktera i 

odnosi se na prepispitivanje koherentnosti ideje javnog uma, kao i njenih filozofskih implikacija 

u vezi sa pitanjima koja se tiču političkog opravdanja, stabilnosti i legitimnosti. Nastoji se 

preispitati da li je potrebno odbaciti određene tradicionalne pretpostavke u vezi sa idejom javnog 

uma, kao i da li savremeni liberalizam javnog uma može odgovoriti na izazove koji se uočavaju u 

nekim ranijim teorijama. Moj zaključak glasi da se ideja o javnom umu implicitno i u određenim 

oblicima javljala kod svih razmatranih predstavnika teorije društvenog ugovora, kao i da 

savremeno tumačenje koje je predstavljeno u Rolsovom političkom liberalizmu može plauzibilno 

biti opravdano u svetlu osnovnih pretpostavki na kojima se temelje savremene liberalne političke 

doktrine, poput slobode, jednakosti i uvažavanja činjenice razložnog pluralizma. 

Ključne reči: javni um, liberalizam, Džon Rols, teorija društvenog ugovora, legitimitet, političko 

opravdanje, pluralizam, saglasnost 

Naučna oblast: Filozofija 

Uža naučna oblast: Filozofija politike 

 



Doctoral Dissertation Title: The Idea of Public Reason in the History of Political Thought and 

Rawls’s Political Liberalism 

Abstract: The dissertation analyzes the origin and development of the idea of public reason in the 

social contract theory and in Rawls's political liberalism. The representative doctrines of the social 

contract theory that are taken into consideration are Hobbes', Rousseau's and Kant's political 

theories, while Rawls's doctrine of public reason will be exposed as a contemporary viewpoint on 

the public reason and will enable a clear comparative analysis with traditional doctrines. The first 

goal of the dissertation is to systematically present a historical overview of the origin and 

development of the idea of public reason, which gets its final form and theoretical completeness 

in current political debates. Starting from some basic problems, legitimacy, agreement, as well as 

the issue of public justification that appears in modern political doctrines, defined by classical 

liberal philosophers and representatives of the social contract theory, such as Hobbes and 

Rousseau, through the Enlightenment period dominated by Kant's interpretation of freedom, 

equality and publicity, I will describe the development of the idea of the public reason up to the 

contemporary liberal doctrine of John Rawls, where the idea of public reason gets a completely 

new interpretation and significance, but also shows its full importance and understanding. The 

second goal of the dissertation is of a critical nature and refers to the reconsideration of the 

coherence of the idea of public reason, as well as its philosophical implications in relation to issues 

related to political justification, stability and legitimacy. It tries to reconsider whether it is 

necessary to reject certain traditional assumptions regarding the idea of public reason, as well as 

whether the contemporary public reason liberalism can respond to the challenges noticed in some 

earlier theories. My conclusion is that the idea of  public reason implicitly and in certain forms 

appeared in all considered representatives of the social contract theory, as well as that the modern 

interpretation presented in Rawls's political liberalism can plausibly be justified in the light of the 

basic assumptions on which modern liberal political doctrines are based, such as freedom, equality 

and respect for the fact of reasonable pluralism. 

Key words: public reason, liberalism, John Rawls, social contract theory, legitimacy, political 

justification, pluralism, agreement 

Scientific field: Philosophy 

Scientific subfield: Political philosophy 



Sadržaj 

Uvod ............................................................................................................................................... 1 

Određenje ideje javnog uma ........................................................................................................ 4 

Klasične i savremene interpretacije pozivanja na javni um u filozofiji politike ......................... 7 

Filozofske implikacije različitih shvatanja ideje javnog uma: saglasnost, istina, legitimnost, 

pluralizam .................................................................................................................................. 11 

1. Hobsova doktrina o javnom umu ....................................................................................... 16 

1.1. Hobsovo razumevanje javnog uma ................................................................................ 17 

1.2. Interpretacije Hobsovog određenja javnog uma............................................................. 23 

1.3. Prigovor Hobsovom stanovištu iz demokratske perspektive ......................................... 30 

1.4. Zaključak ........................................................................................................................ 35 

2. Rusoovo shvatanje opšte volje kao put ka demokratskoj interpretaciji javnog uma ... 37 

2.1. Uloga glasanja i deliberacije u postizanju opšte volje ................................................... 42 

2.2. Interpretacija zakona kao javnog uma građana .............................................................. 47 

2.3. Opšta volja i problem saglasnosti .................................................................................. 55 

2.4. Javni um kao test univerzalizacije: prelaz ka Kantu ...................................................... 61 

2.5. Zaključak ........................................................................................................................ 64 

3. Kant o javnoj upotrebi uma ............................................................................................... 66 

3.1. Politički kategorički imperativ, javno pravo i odnos između politike i etike ................ 67 

3.2. Razlika između javne i privatne upotrebe uma .............................................................. 72 

3.3. Uloga javne upotrebe uma u političkom opravdanju ..................................................... 80 

3.4. Javna upotreba uma kod Kanta i savremena obeležja ideje javnog uma ....................... 86 

3.5. Zaključak ........................................................................................................................ 89 

4. Rolsovo stanovište u vezi sa idejom javnog uma .............................................................. 91 

4.1. Rolsov Politički liberalizam ........................................................................................... 91 

4.2. Osnovni elementi Rolsovog određenja javnog uma ....................................................... 98 

4.3. Kantovska interpretacija javnog uma ........................................................................... 107 

4.4. Hobsov izazov za Rolsovo stanovište o ideji javnog uma ........................................... 111 

4.5. Zaključak ...................................................................................................................... 118 

Zaključak ................................................................................................................................... 120 

Literatura................................................................................................................................... 126 



1 
 

 

Uvod 

 

A sada, sa svih strana čujem poziv: ne razmišljajte! Oficir veli: ne razmišljajte, 

nego egzercirajte! Poreznik: ne razmišljajte, nego plaćajte! Sveštenik kaže: ne 

razmišljajte, nego verujte! (Samo jedan jedini vladar na svetu kaže: razmišljajte 

koliko hoćete i o čemu god hoćete, ali se pokoravajte!) Ovde svuda postoji 

ograničenje slobode. Ali koje ograničenje smeta prosvećenosti, a koje joj ne smeta, 

nego joj je, ustvari, čak i potrebno? Ja odgovaram: javna upotreba čovekovog uma 

mora u svako doba da bude slobodna, i jedino ona može da ostvari prosvećenost 

među ljudima. (Imanuel Kant, Odgovor na pitanje: Šta je prosvećenost?) 

 

Predmet istraživanja moje disertacije odnosiće se na analizu ideje javnog uma u njenom 

filozofskom i istorijskom kontekstu. Nastojaću da objasnim, kada je, i na koji način, došlo do 

formiranja i praktične primene ovog koncepta u istoriji filozofskih ideja kroz upoređivanje 

moderne političke misli i Rolsovog stanovišta. Razmatraće se suštinska pitanja koja se postavljaju 

u vezi sa idejom javnog uma. To su problemi odnosa javnog opravdanja, društvenog pluralizma, 

konsenzusa, legitimnosti političkih odluka, te slobode i jednakosti građana kao ideala demokratije 

i političkog liberalizma. Stanovišta koja će posebno biti uzeta u razmatranje biće političke doktrine 

predstavnika teorije društvenog ugovora Hobsa, Rusoa i Kanta, zajedno sa savremenim 

tumačenjem Džona Rolsa kao paradigme klasičnim shvatanjima javnog uma. 

U uvodnom poglavlju upoznaćemo se sa osnovnim pretpostavkama i problemima u vezi sa 

idejom javnog uma, a takođe ćemo predstaviti i nešto širi teorijski okvir, kako bi distinkcija između 

osnovnih pretpostavki koje karakteriše rana ugovorna teorija i savremeni liberalizam jasnije 

rasvetlili u čemu se suštinski ogledaju različite implikacije zahteva javnog uma tokom različitih 

istorijskih epoha.  



2 
 

U prvom poglavlju razmatraćemo Hobsovu filozofiju politike i način na koji je doktrina o 

javnom umu predstavlena u teoriji ovog filozofa. Nastojaćemo da rekonstruišemo Hobsovu 

argumentaciju i da prikažemo zbog čega teoretičari Hobsovo stanovište o javnom umu često 

definišu kao teoriju o „javnoj osobi“ koja iz pretpostavke o dobrovoljnom pristanku građana na 

uspostavljanje suverene vlasti izvodi opravdanje apsolutne političke vlasti.1 Ukazaćemo na neke 

značajne prigovore ovom Hobsovom stanovištu, usled kojih se često dovodi u pitanje to da li Hobs 

predstavlja predstavnika liberalne političke teorije, ali ćemo takođe pokušati i da rekonstruišemo 

Hobsov argument, tako da ovaj uslov “javnosti” može da se kod Hobsa posmatra, ne kao “javna 

osoba”, već „javni princip“ koji svoju osnovu pronalazi u ljudskom razumu. 

U drugom poglavlju bavićemo se Rusoom i njegovim doprinosom demokratskoj 

interpretaciji ideje javnog uma kroz analizu nekih suštinskih obeležja Rusoove političke filozofije, 

poput opšte volje. Iako se Ruso u striktnom smislu nije bavio idejom javnog uma, budući da 

eksplicitno ne razmatra taj pojam u svojoj filozofiji, nastojaćemo da pokažemo da je Rusoov 

najveći doprinos u razvoju ove ideje uočavanje određene veze između deliberativne procedure i 

dolaženja do sadržaja opšte volje, što predstavlja značajan korak, kako za razvoj političkog 

liberalizma, tako i za ideju javnog uma. Ruso, ne samo da otkriva značaj deliberativne procedure, 

već uspostavlja konkretne kriterijume u kom pravcu i na koji način javna politička rasprava treba 

da bude usmerena tako da rezultati većinskog glasanja izražavaju opšte dobro, a ne prosti zbir 

privatnih interesa. Kako ćemo naknadno pokazati u poglavlju koje bude razmatralo savremene 

interpretacije javnog uma, ovaj vid javne deliberacije predstavlja jedan od glavnih zahteva ideje 

javnog uma kod Rolsa. 

                                                           
1 Ridge 1998: 550-551. 



3 
 

U trećem poglavlju analiziraćemo Kantovu političku filozofiju i njegov direktni uticaj na 

Rolsovu doktrinu o javnom umu. Smatra se da Kantova politička koncepcija o slobodi, autonomiji 

i načelu publiciteta, zajedno sa razlikovanjem javne i privatne upotrebe uma, predstavlja najveći 

doprinos razumevanju javnog uma u njenom savremenom kontekstu. To je posebno uočljivo u 

Kantovom razlikovanju javne i privatne upotrebe uma koju pravi u tekstu „Odgovor na pitanje: 

Šta je prosvećenost?“, gde Kant uočava da, u slučajevima u kojima pristupamo određenim 

pitanjima kao učenjak koji se obraća čitavoj naučnoj zajednici, moramo primeniti javnu upotrebu 

uma, odnosno naše rasuđivanje mora biti oslobođeno od pristrasnih uverenja, granica zvaničnih 

ovlašćenja uslovljenih pozicijom koju obavljamo u društvu ili religijskih dogmi. 

Četvrto poglavlje je posvećeno Rolsu i savremenim interpretacijama ideje javnog uma. 

Rols je prvi filozof koji eksplicitno uvodi ovu doktrinu u filozofiju politike kao teorijski 

kompletiranu i koja do današnjice čini značajno obeležje savremenog liberalizma. Za Rolsa, ideja 

javnog uma predstavlja rešenje nekih suštinskih pitanja u vezi sa filozofijom politike. Prva stvar 

koju javni um nastoji da pokaže jeste kako je, i na koji način, moguće uspostaviti principe pravde 

u liberalnom društvu, u kojem svaka individua ima potpuno pravo na slobodu misli, savesti, govora 

i odabira sopstvenog života, što Rols naziva razložnim svobuhvatnim doktrinama. U isto vreme, 

on pokušava da ponudi rešenje tradicionalnog problema autoriteta i legitimnosti vlasti, problema 

koji je star gotovo koliko i sama istorija političke misli. Rols će tvrditi da je moguće na ideji javnog 

uma utemeljiti liberalni princip legitimnosti, koncipiran na razložnoj prihvatljivosti. Nastojaćemo 

da Rolsovo stanovište prikažemo kao koherentno, ali nećemo zanemariti i moguće prigovore i 

izazove sa kojima se savremeni liberalizam javnog uma suočava. 

Osnovna hipoteza u disertaciji je da ideja javnog uma, kako je u savremenoj literaturi 

predstavljena filozofijom Džona Rolsa i koja ima duboke korene u istoriji filozofije politike,  



4 
 

predstavlja koherentno stanovište. Zadatak javnog uma jeste da pomiri neke osnovne, ponekad 

često sukobljene, pretpostavke o političkoj zajednici zasnovanoj na demokratskim osnovama. To 

su pitanja o proceduri demokratskog odlučivanja i saglasnosti pod pretpostavkom razložnog 

društvenog pluralizma i problem legitimiteta. Javni um, takođe, nastoji da pokaže na koji način je 

moguće rešiti problem liberalne pretpostavke o slobodi i jednakosti građana, i činjenice da živimo 

u društvu koje poseduje legitimno pravo na prinudu. Moj zadatak biće da prikažem jasan filozofski 

osvrt na ove probleme, te da objasnim ideju javnog uma od njenih prvih tumačenja, sve do 

savremenog doba. 

 

Određenje ideje javnog uma 

 

Ideja javnog uma predstavlja jedan od centralnih pojmova u savremenoj političkoj raspravi. 

On oslikava društvo slobodnih i jednakih građana koji postizanje individualnog i opšteg dobra, 

kao i uslove pravične saradnje, pronalaze u liberalnom principu slobode, pravičnosti i poštovanja 

lične autonomije. U savremenoj literaturi javni um se ponekad čini kao liberalno-demokratski 

ideal: model deliberativnog uspostavljanja fundamentalnih političkih principa zasnovanih na 

javnim vrednostima i javnom opravdanju, uz poštovanje individualne slobode i međusobno 

prihvatanje različitosti.2  Iako je javni um relativno nov pojam, neki od zahteva koje pretpostavlja 

stari su gotovo koliko i sam politički liberalizam. Ova ideja pojavljuje se, implicitno ili eksplicitno, 

još kod predstavnika teorije društvenog ugovora, među kojima poseban doprinos pripada Hobsu, 

Rusou i Kantu, pa sve do savremenih liberalnih mislilaca, za šta je prvenstveno zaslužan Džon 

Rols, koji revitalizuje ovaj pojam u svojim političkim spisima. Nakon objavljivanja Rolsovog 

                                                           
2 Ivison 1997: 126-127. 



5 
 

Političkog liberalizma, ideja javnog uma ne prestaje da zauzima centralno mesto savremenih 

filozofskih rasprava, a koliki uticaj javni um ima na savremene liberalne teorije i teorije 

demokratije, govori u prilog činjenica da su mnoge aktuelne političke teorije, poput nekih teorija 

o deliberativnoj demokratiji i liberalizmu, ili direktno zasnovane na načelima javnog uma, ili 

barem teže da im ne protivreče.3 Koja su to načela i zašto javni um dovodimo u tesnu vezu sa 

političkim liberalizmom? 

Pre svega, javni um nazivamo javnim zbog toga što se odnosi na rasuđivanje koje treba da 

predstavlja zajedničko rasuđivanje svih građana, i koje se zasniva na razlozima koji su prihvatljivi 

svima, a ne samo pojedincima, ili određenoj grupi ljudi.4 Kako Kvong navodi, jedna od najopštijih 

karakteristika javnog uma jeste pretpostavka o tome da politička načela jednog liberalnog društva 

moraju, na neki način, biti prihvatljiva svim članovima društva na koja se ta načela odnose.5 U 

savremenim liberalnim teorijama smatra se da potreba za ovakvim opravdanjem političkih odluka 

prirodno sledi iz nekih osnovnih liberalnih načela, kao što su ideja o slobodi i jednakosti građana 

i uvažavanju društvenog pluralizma. Kao slobodni i jednaki, pretpostavlja se da ne možemo 

opravdano biti podrvrgnuti bilo čijoj samovolji, niti nam iko može silom nametnuti bilo kakva 

pravila ponašanja.6 To se, međutim, u političkoj zajednici ipak dešava, čak i ako za primer uzmemo 

najsavremenija demokratska društva. Politička zajednica ili država, uopšteno govoreći, poseduje 

pravo na prinudu i država može da nas na razne načine kazni, ili čak liši slobode, ukoliko ne 

poštujemo njene zakone i druge pravne propise.7 Tu postaje jasno zašto nam je potrebna nekakva 

vrsta opravdanja političkog ustrojstva, ili nekakva saglasnost. Saglasnost građana u pogledu 

                                                           
3 Videti: Mladenović 2019, Gaus 2012. 
4 Ivison 1997: 126-127. 
5 Quong 2022, „Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet. 
6 Ibid. 
7 Stupar 2014: 163. 



6 
 

osnovnih političkih načela znači dobrovoljni pristanak i spremnost na poštovanje tih načela, što 

državi daje legitimitet u pogledu upotrebe prisile. Činjenica postojanja društvenog pluralizma, 

međutim, često predstavlja izazov za postizanje saglasnosti. U savremenom kontekstu, društveni 

pluralizam se definiše kao stanovište prema kojem je društveno neslaganje u pogledu određenih 

političkih, etičkih i drugih značajnih pitanja dozvoljeno i, u određenim granicama, deo javne 

demokratske kulture.8 Činjenica da među ljudima postoji duboko neslaganje u pogledu uverenja, 

interesa, morala i politike, međutim, prisutna je u filozofiji politike još u najranijim liberalnim 

teorijama, a kod nekih filozofa, poput Hobsa, ona predstavlja možda i najveći problem i prepreku 

u stvaranju i održavanju stabilnosti društvenog poretka. Međutim, čak i ako pretpostavimo da je u 

društvu moguće postići neki vid saglasnosti, ili uspostaviti određene principe, na primer, putem 

većinskog glasanja, možemo se zapitati da li bi ti principi bili u isto vreme i aktuelno prihvatljivi 

i opravdani svim građanima političke zajednice na koje se ti principi odnose? Drugim rečima, 

pored pitanja saglasnosti, liberalna politička koncepcija mora uzeti u obzir i značaj političkog 

opravdanja, odnosno, prihvatljivosti izabranih političkih principa. Usled toga, kao pokušaj 

prevazilaženja ovih izazova, u političkoj filozofiji se pojavila ideja javnog uma. Tačnije, iz dve 

pretpostavke- slobode i jednakosti građana, i društvenog pluralizma, javni um nastoji da pokaže 

kako je uopšte moguće legitimno uspostaviti bilo koji politički poredak, kada među ljudima postoji 

duboko neslaganje u pogledu njegovog sadržaja.9 Prema ideji javnog uma, takav poredak može 

biti uspostavljen samo ukoliko se njegovo opravdanje zasniva na argumentima ili razlozima koje 

svi građani na neki način mogu prihvatiti.10  

                                                           
8 Chambers 2009: 351. 
9 Quong 2022, „Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet. 
10 Ibid. 



7 
 

Postići ovo, međutim, nije nimalo lak zadatak. Uzevši u obzir činjenicu da je rasuđivanje 

ljudi često pristrasno, obojeno različitim ličnim uverenjima o politici, moralu, religiji i, generalno, 

pitanjima o ustrojstvu sveta, pronalazak razloga koji bi mogli biti prihvatljivi svima zahtevaju da 

se, na neki način, distanciramo ili prevaziđemo sve te lične nesuglasice nastale kao posledica 

privatnog rasuđivanja. Zbog toga, javni um, koji suštinski treba da predstavlja um svih građana, u 

političkoj sferi zahteva zauzimanje određene javne perspektive, ili primenu neke vrste rasuđivanja 

koja može ogledati rasuđivanje čitave javnosti, barem u onim situacijama kada je potrebno doneti 

odluke koje se tiču najvažnijih instanci našeg političkog života. Nekoliko pitanja javlja se u vezi 

sa ovom pretpostavkom. Prvo, postavlja se pitanje da li je, i na koji način, uzdizanje iznad 

privatnog rasuđivanja ka ovoj vrsti javnog rasuđivanja uopšte moguće, i mogu li svi članovi jedne 

političke zajednice biti sposobni za ovakvu vrstu rasuđivanja? Drugo je pitanje kakva je priroda i 

poreklo tih razloga koji bi mogli biti prihvatjivi svima i koji mogu poslužiti kao osnova javnog 

opravdanja političkih odluka. Kroz naredna poglavlja, nastojaćemo da pokažemo kako su se kroz 

istoriju političke misli mnogi filozofi bavili ovim problemima i ponudili različite odgovore na data 

pitanja. 

 

Klasične i savremene interpretacije pozivanja na javni um u filozofiji politike 

 

Pre svega, važno je naglasiti da, mada se ideja o javnom umu, ili zasnivanja političkog 

opravdanja na javnim vrednostima koje svi kao građani delimo, javljala mnogo puta tokom istorije, 

ne možemo tvrditi da je njeno suštinsko značenje od Hobsa do Rolsa ostalo nepromenjeno. 

Naprotiv, mogli bismo reći da su se filozofi koji spadali u predstavnike društvenog ugovora tek 

usputno ili delimično bavili nekim aspektima ove ideje, i da nam u tom pogledu predstoji zadatak 

da ispitamo mogu li se njihova tumačenja uopšte dovesti u ikakvu vezu sa savremenim shvatanjem 



8 
 

javnog uma, ili oni predstavljaju potpuno različite koncepte. Da bi ideja postala jasnija, počećemo 

od nekih osnovnih stavova u vezi sa klasičnom ugovornom teorijom. 

Još od nastanka moderne epohe, obeležene nastankom modernih političkih zajednica  i 

teorije društvenog ugovora, filozofi su uočili i nastojali da prevaziđu neke fundamentalne 

probleme koji se tiču samog ustrojstva našeg društvenog života i pravičnosti političkog sistema. 

Ti problemi ogledaju se u sledećim pitanjima: Šta predstavlja cilj našeg kolektivnog života? Kako 

politički poredak može da dobije legitimitet u liberalnom političkom društvu? Da li postoji 

jedinstveni princip pravde oko kojeg, kao slobodne i jednake individue možemo da postignemo 

saglasnost? Na kakvim osnovama političko opravdanje može da stoji? Kakvu ulogu mi, kao 

pojedinci, imamo u društvu? Kako težiti ka opštem dobru zajednice u društvu u kojem može nastati 

sukob privatnih interesa? Kao što je dobro poznato, kod predstavnika teorije društvenog ugovora, 

odgovori na ova pitanja su se veoma razlikovali, a ponekad su vodili i nepomirljivim zaključcima, 

kako u pogledu prirode i granica političkog autoriteta, tako i u pogledu samog izvora na kojem 

počiva njegov suverenitet i legitimnost. Uprkos tome, ono što možemo odrediti kao neke suštinski 

zajedničke pretpostavke teorije društvenog ugovora jesu, prvo, sloboda i jednakost svih članova 

jedne političke zajednice, i drugo, posmatranje društvenog ugovora kao rezultata neke vrste 

saglasnosti.11  

Upravo se na ovim pretpostavkama, prema Kvongu, temelji sam začetak ideje javnog uma 

u filozofiji politike: „Zagovornici javnog uma“, kako Kvong kaže, „ideju javnog uma često 

predstavljaju kao implikaciju posmatranja osoba kao slobodnih i jednakih... Kako nam se, onda, 

neka politička pravila s pravom mogu nametnuti, posebno ako pretpostavimo duboka i trajna 

                                                           
11 Videti: Stupar 2014: 167-170. 



9 
 

neslaganja o pitanjima vrednosti, morala, religije i dobrog života? Odgovor je, za zagovornike 

javnog uma, da se takva pravila mogu s pravom nametati osobama kada se mogu opravdati 

pozivanjem na ideje ili argumente koje te osobe, na nekom nivou idealizacije, mogu podržati ili 

prihvatiti.“12 Predstavnici teorije društvenog ugovora, naravno, nisu se u istoj meri bavili niti 

idejom javnog uma, niti su imali istovetne stavove u vezi sa prirodom opravdanja političkih 

odluka. Dok u Hobsovoj političkoj filozofiji ovaj pojam eksplicitno zauzima mesto rasprave, 

pogotovo kada se govori o problemu odnosa između “privatnih” umova građana i jedinstva 

civilnog društva, u Rusoovoj filozofiji nema jasnih formulacija ovog principa. Kod njega se pitanja 

u vezi sa javnim umom razmatraju implicitno, kroz analizu opštih liberalnih načela, kao što je ideja 

slobode i jednakosti građana i problema legitimnosti vlasti. Kant je, s druge strane, formulisavši 

distinkciju između privatne i javne upotrebe uma, prvi ukazao na to da, u sferi političkog života, 

način na koji pristupamo problemima i opravdanju, mora predstavljati slobodno i nepristrasno 

rasuđivanje. U tom smislu, Kant je političke forume posmatrao kao poligone javne upotrebe uma, 

gde će svi građani moći da izraze svoju slobodu i mišljenje i javno raspravljaju o političkim 

odlukama na način koji bi bio prihvatljiv celokupnoj zajednici iz razloga koji nisu vezani ni za čije 

konkretne interese.  

S druge strane, u savremenim teorijama filozofije politike, potreba da se odgovori na 

zahteve javnog uma, ne samo da dobija veći značaj, već na neki način predstavlja jedan od ključnih 

uslova svake teorije koja pretenduje da zastupa osnovne liberalne vrednosti. Političke zajednice 

druge polovine dvadesetog i početka dvadeset prvog veka obeležile su uspon liberalnih političkih 

doktrina i savremenih teorija demokratije. Jake pretpostavke političkog realizma, da postoji jedan 

jedini ispravan izbor političkog uređenja ili dobrog društvenog života, u savremenim doktrinama 

                                                           
12 Quong 2022, „Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet. 



10 
 

znatno su dovedene u pitanje, a u današnjim liberalnim političkim zajednicama gotovo su u 

potpunosti odbačene. Političke institucije u savremenom kontekstu posmatraju se kao veštačka, 

instrumentalno formirana tela, čija je osnovna svrha održavanje i poboljšanje efikasnosti zajednice 

u kojoj svaka individua može da dela prema sopstvenim težnjama i uverenjima. Svrha države, 

stoga, nije u tome da nametne građanima ono što smatra dobrim za sve, već da omogući svima da 

žive prema sopstvenim koncepcijama dobra i da se u što manjoj meri upliće u lične izbore građana. 

Drugim rečima, mi pristajemo da živimo u zajednici zato što nam je ona korisna i zato što je ona 

odraz naše slobodne volje i odluke, ne zato što smo primorani na to. Demokratija predstavlja tako 

uređen politički sistem u kojoj se građani posmatraju kao slobodni i jednaki i u kojoj svako 

političko načelo predstavlja rezultat kolektivnog izbora i glasanja. Stoga je jasno da u ovako 

shvaćenoj savremenoj zajednici, političke odluke ne mogu biti opravdane ukoliko zaista ne 

doprinose društvenom dobru i ukoliko na javnim osnovama ne mogu biti predstavljene i opravdane 

kao takve. U skladu sa ovim osnovnim pretpostavkama, pojavilo se nekoliko novih izazova i 

pitanja na koja je filozofija politike trebalo da da odgovor. 

Prvo, to je bilo pitanje kako uspostaviti bazične principe u društvu u kojem vlada diverzitet 

mišljenja, ali i mogućnost sukoba interesa. Iako ovo pitanje samo po sebi nije predstavljalo novinu, 

budući da su se njime bavili i teoretičari društvenog ugovora, ono što je ovom problemu dalo novu 

dimenziju bilo je poricanje mogućnosti da filozofija treba, ali i može, da nam da tačan i univerzalan 

odgovor na pitanja šta predstavlja opšte dobro političke zajednice i čemu kao društvo treba da 

težimo. 

Drugo, to je bilo pitanje legitimiteta, koje, ne samo da više nije moglo pronaći uporište u 

pretpostavci o nekoj univerzalnoj racionalnosti ili hipotetičkoj saglasnosti, već je samo po sebi 

moglo predstavljati predmet neslaganja između individua. Drugim rečima, filozofima je predstojio 



11 
 

zadatak da objasne kako je moguće da određeni politički princip dobije legitimnost u društvu u 

kojem ljudi, ne samo da mogu imati neslaganje u pogledu odabira najadekvatnijeg političkog 

principa, već mogu imati sukobljena mišljenja i o samom legitimitetu. 

Upravo kao pokušaj prevazilaženja ovih problema, u savremenoj političkoj misli ideja 

javnog uma dobila je novu dimenziju i konačno, kroz filozofiju Džona Rolsa, prvi put je bila 

teorijski kompletirana. 

 

Filozofske implikacije različitih shvatanja ideje javnog uma: saglasnost, istina, legitimnost, 

pluralizam 

 

 Koreni ideje javnog uma sežu do najranijih liberalnih teorija novog veka. Uz razvijanje 

ove ideje i, generalno, usled promena istorijskih okolnosti prećenih promenom celokupne 

filozofske paradigme, postepeno su se menjale i neke fundamentalne pretpostavke na kojima je 

liberalizam, a samim tim i javni um, počivao. U ovom delu ukratko ćemo ukazati na neke značajne 

karakteristike razvoja političkog liberalizma koji se dovode u tesnu vezu sa idejom javnog uma. 

 Prvo, potrebno je naglasiti u kakvoj je vezi nalazi ideja javnog uma sa saglasnošću i istinom 

u politici. Kvong ideju javnog uma svrstava u neku vrstu srednjeg puta između ova dva pojma, 

navodeći: „Javni um nije samo način da se identifikuju oni principi koji već predstavljaju predmet 

saglasnosti. Podjednako, javni um ne sme određivati one principe koji bi svakoj osobi mogli biti 

prihvatljivi ili opravdani na osnovu toga što su predstavljeni kao istiniti.“13 Ukoliko se javni um 

ne zasniva ni na saglasnosti, ni na istini, Kvog postavlja pitanje, „zašto bismo usvojili ideju javnog 

uma kao relevantni kriterijum procene političkih principa?“14 Da bismo odgovorili na ovo pitanje, 

                                                           
13 Quong 2022, „Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet. 
14 Ibid. 



12 
 

napravićemo kratko poređenje tradicionalnog i savremenog liberalnog shvatanja legitimnosti. Kao 

što je rečeno, teorija društvenog ugovora uopšteno je okarakterisana posmatranjem individua kao 

slobodnih i jednakih i nekim vidom saglasnosti kao izvorom političkog legitimiteta. U nekom 

najširem smislu, to je podrazumevalo da određeni politički poredak ili oblik vladavine, pa čak i 

sam društveni ugovor, poseduje legitimitet na osnovu saglasnosti građana. Ta saglasnost nije 

morala predstavljati izričitu saglasnost, već je mogla biti shvaćena i u hipotetičkom, ili prećutnom 

smislu. U isto vreme, klasične liberalne teorije, posebno u doba prosvetiteljstva, težile su nekom 

obliku političkog realizma. Kako Gaus zapaža, „prema ovom tradicionalnom liberalom shvatanju, 

pravilnom upotrebom razuma možemo dostići objektivnost: možemo videti svet onakav kakav 

jeste.“15 Uopšteno, to je podrazumevalo i shvatanje da političke istine postoje, da je opšte dobro 

zajednice objektivno, i, u nekom idealnom slučaju, pravilnim rasuđivanjem ljudima dostižno. 

Stoga, mera u kojoj su se predstavnici teorije društvenog ugovora bavili idejom javnog uma u 

pogledu legitimiteta, bila je ograničena na domen političkog opravdanja, ili samog procesa 

dolaženja do, odnosno „otkrivanja“ onih ispravnih načela koji, prema njima, objektivno, i čak 

nezavisno od naših moći rasuđivanja, postoje.  

 Savremene liberalne političke teorije, kako je pomenuto u prethodnom delu, uglavnom se 

distanciraju od jakih pretpostavki političkog realizma, ili izbegavaju da politička opravdanja 

zasnivaju na argumentovanju o njihovoj istinitosti, prvenstveno usled činjenice poštovanja 

društvenog pluralizma. Takođe, za razliku od klasične teorije društvenog ugovora koja se bazira 

na saglasnosti kao izvoru legitimiteta, u savremenoj normativnoj političkoj teoriji, između ostalog 

zahvaljujući Rolsu, pojavila se ideja liberalnog principa legitimnosti, koji opravdanje političke 

                                                           
15 Gaus 2003: 2-3. 



13 
 

moći, umesto na saglasnosti, temelji na ideji javnog uma.16 Suština liberalnog principa 

legitimnosti, kako Mladenović uočava, nalazi se u razložnoj prihvatljivosti.17 U tom smislu, navodi 

Mladenović: „Kriterijum razložne prihvatljivosti implicira da su kolektivne odluke političkog tela 

legitimne samo ako građani jedni drugima nude opravdanje koje bi moglo da bude prihvatljivo 

svim slobodnim i jednakim građanima na razložnim osnovama. To sugeriše da se ideja javnog uma 

zasniva na liberalnom principu legitimnosti.“18 

 Na kraju, postoji uočljiva promena pogleda na činjenicu postojanja društvenog pluralizma 

kod teorije društvenog ugovora u odnosu na savremene liberalne političke teorije. Možemo reći 

da je, usled doba u kojem su živeli i stvarali, za predstavnike teorije društvenog ugovora pluralizam 

predstavljao relativno nov politički fenomen. Društvene i političke reforme koje su uzrokovale 

pojavu modernih političkih zajednica, išle su u pravcu oslobađanja od tradicionalnog shvatanja 

božanske prirode i neprikosnovenosti autoriteta i vlast je bila prepuštena običnom građanstvu, 

često podeljenom po pitanju stavova i interesa. Pluralizam je, stoga, ubrzo iznedrio pitanje: „Ko 

donosi konačnu odluku kada se politička zajednica suoči sa dubokim neslaganjem oko nekih 

bazičnih političkih ili moralnih principa?“ Bilo je jasno da je društvu potreban javni sudija, neko, 

ili neki princip koji bi na javnim osnovama ljudima bio prihvatljiv, ne samo na osnovu 

konstatovanja činjenice da je javno usvojen, već i zbog toga što je javno opravdan.19 Usled toga, 

među predstavnicima teorije društvenog ugovora pojavila su se različita tumačenja kako ovo 

postići. Hobs je, na primer, pluralizam posmatrao kao prepreku društvenoj stabilnosti i nastojao je 

da ga prevaziđe zagovarajući apsolutnu vlast. Drugi filozofi pokušali su da ostvarivanje 

                                                           
16 Mladenović 2019:  23. 
17 Ibid: 26. 
18 Ibid. 
19 Chambers 2009: 349. 



14 
 

građanskog jedinstva pronađu u nekoj univerzalnoj racionalnosti ili u demokratskoj proceduri. Sve 

u svemu, iako nisu svi delili Hobsov stav da pluralizam predstavlja opasnost po društvenu 

stabilnost, čini se da je u klasičnim liberalnim teorijama postojala određena težnja da diverzitet 

ličnih uverenja i pogleda na svet na neki način, ili na nekom stepenu, bude prevaziđen. Nasuprot 

tome, u savremenim stanovištima društveni pluralizam, kao i neslaganje u pogledu određenih 

političkih, etičkih i drugih značajnih pitanja u njamanju ruku smatra se delom javne demokratske 

kulture.20 Zbog toga, kako ćemo videti, ideja javnog uma u savremenoj literaturi nastoji da pokaže 

kako je moguće, upravo uzevši u obzir pretpostavku društvenog pluralizma, uspostaviti principe 

pravde liberalnog društva koji se zasnivaju na razlozima koji mogu biti prihvaćni od strane svih. 

U narednim poglavljima, dakle, proučavaćemo nastanak i razvitak ideje javnog uma kroz 

istoriju političke misli. Nastojaću da sistematski izložim političke doktrine Hobsa, Rusoa, Kanta i 

Rolsa i da pokažem u kom smislu i na koji način su ovi filozofi u svojim političkim doktrinama 

odgovorili na zahteve javnog uma i doprineli njegovom savremenom liberalnom tumačenju. Pri 

tom ću ukazati na neke bitne razlike između pomenutih koncepcija, relevantne kritike i probleme 

koji se javljaju, kako u konkretnim teorijskim okvirima i istorijskim epohama, tako i u odnosu na 

savremeno tumačnje. Cilj koji se nadam da će biti ostvaren u ovoj disertaciji jeste stvaranje 

sistematske i koherentne slike o ideji javnog uma, finalizovan kroz savremena tumačenja, pretežno 

opisana u Političkom liberalizmu kod Džona Rolsa i povezanim spisima. Pokušaću da kritički 

preispitam u kojoj meri je zadržana sličnost između tradicionalnog istorijskog tumačenja i 

savremenog shvatanja zahteva javnog uma, kao i u kojoj meri javni um može odgovoriti na izazove 

                                                           
20 Ibid: 351. 



15 
 

liberalnih političkih doktrina i aktuelno doprineti poboljšanju uređenju savremenih liberalnih 

društvenih zajednica. 

  



16 
 

1. Hobsova doktrina o javnom umu 

 

Iako se dovodi u pitanje to da li Hobs bio predstavnik liberalne teorije, pobliže čitanje 

Levijatana pokazuje da Hobsova politička filozofija počinje nekim osnovnim liberalnim 

pretpostavkama. Prvo, prema Hobsu, ljudi su, još pre stupanja u državu slobodni, „da se 

sopstvenim moćima služe onako kako sami žele, za održanje sopstvene prirode, odnosno 

sopstvenog života, pa stoga i slobodni da čine sve ono što po svom rasuđivanju i razumu smatraju 

najpogodnijim sredstvom za tu svrhu.“21 Ovo Hobs naziva ius naturale, prirodnim pravom.22 

Drugo, ljudi su po prirodi jednaki, u mentalnom i fizičkom smislu, i poseduju jednako pravo na 

ostvarivanje svojih ciljeva.23 Otuda, prema Hobsu, i nastaje prvi uzrok konflikta i neslaganja 

između ljudi, te samim tim i problem za postizanje mira. Hobs prirodno stanje posmatra kao stanje 

rata. U njemu ljudi teže da ostvare svoje prirodno pravo služeći se sopstvenim sposobnostima, 

vođeni impulsima, strastima i željom za moći, dok na kraju ne završe u stanju opšte strepnje i 

neprijateljstva, a život im postaje „usamljenički, siromašan, opasan, skotski i kratak.“24 Hobs izlaz 

iz ovakve situacije vidi u uspostavljanju apsolutističke vlasti kojoj ćemo predati svoje prirodno 

pravo, i ovo nam, štaviše, nalaže čuveni lex naturalis, prirodni zakon razuma.25 Hobs, dakle, 

smatra da je najbolje da celokupnu vlast predamo suverenu koji će odlučivati u ime svih, jer je to 

                                                           
21 Hobs 2011: 117 
22 Na ovom mestu Hobs takođe nudi i definiciju slobode, kao „odsustva spoljašnjih prepreka koje često mogu da 

oduzmu jedan deo čovekove moći da čini što bi hteo.“, Ibid: 117. 
23 „Priroda je ljude stvorila jednakim u pogledu telesnih i duhovnih sposobnosti, tako da, iako ponekad može da se 

naiđe na nekog čoveka koji je telesno očigledno jači, ili življeg duha od drugih, ipak, kad se sve zajedno uzme u račun, 

razlika između čoveka i čoveka nije tako velika da bi jedan čovek na osnovu te razlike mogao za sebe da zahteva ma 

kakvu korist na koju neki drugi ne bi mogao pretendovati isto tako kao i ovaj prvi. Jer, što se telesne snage tiče, i 

najslabiji ima dovoljno snage da ubije najjačeg, bilo pomoću potajnih mahinacija, bilo pomoću udruživanja s drugim 

koji se nalaze u istoj opasnosti kao i on.“ Ibid: 112-113. 
24 Ibid: 114 
25 Opšta forma prirodnog zakona glasi: „Čovek treba da teži za mirom sve dotle dok se nada da će ga postići, a kad ne 

može da ga dobije, da može tražiti i upotrebiti sva sredstva i sve koristi rata,“ a na njega se, za potrebe opravdanja 

stupanja u državu, nadovezuje drugi prirodni zakon koji nalaže da: „Ukoliko su i drugi spremni, ukoliko to smatramo 

potrebnim za mir i za svoju odbranu, da napustimo svoje pravo na sve stvari i da se zadovoljimo sa onoliko slobode 

prema drugim ljudima koliko smo i sami voljni da drugim ljudima protiv sebe priznamo.“ Ibid: 118. 



17 
 

jedini način da prevaziđemo konflikte svojstvene ljudskoj prirodi i stvorimo stabilno društvo.26 

Iako pod „suverenom“ Hobs ne podrazumeva da to mora biti vladavina jedne osobe, već se to 

uopšteno odnosi na državu kao telo koje ima kontrolu nad građanima i koje donosi zakone, što 

može predstavljati i skupštinu, takvom upravnom telu je ipak potrebno dati neograničenu moć, 

kako bi efikasno moglo da građanima nametne društvena pravila i osigura da ih se građani 

pridržavaju. Zbog toga, moćni suveren, budući da ima apsolutnu vlast, može slobodno odlučivati 

o ljudskim životima, koristiti silu, donositi zakone, kažnjavati, i tako dalje, a čitajući Levijatana, 

vidimo i da to često neće biti humani, prosvećeni despot, već će ponekad vladati surovo.27 

Zanimljivo je odmah na početku napomenuti da prema Hobsu u najgrubljem, ali doslednom 

smislu, javni um određuje suveren, i njegove odluke predstavljaju glas javnog uma.28 Celokupno 

Hobsovo stanovište, kao što je dobro poznato, često je bivalo kritikovano, i mnogi savremeni 

interpretatori smatraju da Hobsovo shvatanje ljudske prirode, javnog uma i odnosa vlasti prema 

pojedincima u krajnjoj meri nije ni liberalno, ni konzistentno. U nastavku ćemo pažljivo proučiti 

Hobsovo razumevanje javnog uma i kako dolazi do ovog koncepta. 

 

1.1. Hobsovo razumevanje javnog uma  

 

 Pre svega, Hobs ne poriče postojanje društvenog pluralizma. Naprotiv, on pluralizam 

smatra osnovnom psihološkom i društvenom činjenicom. Razilaženje kod ljudi u pogledu pitanja 

morala, politike, religije, društvenih odnosa, pa i istine, štaviše, sledi iz našeg prirodnog prava na 

održanje sopstvene prirode i života. Hobs ovu tendenciju ka rasuđivanju iz sopstvene perspektive 

                                                           
26 Ibid:: 150 
27 O prirodi i granicama suverene vlasti videti: Ibid: 152-159. 
28 Gaus 2012: 162 



18 
 

naziva privatno rasuđivanje.29 Ne možemo, međutim, Hobsa smatrati pluralistom, i to se javno 

uočava u Levijatanu na mestima gde Hobs izražava negativan stav po pitanju upotrebe privatnog 

rasuđivanja u pogledu osporavanja državnih zakona, nazivajući ga „bolešću države“ u kojoj „je 

svaki pojedinac pozvan da izriče svoj sud o tome šta su dobre, a šta rđave radnje.“30 Za razliku od 

savremenih liberalnih teoretičara koji pluralizam posmatraju kao pozitivnu društvenu činjenicu, 

Hobs smatra da pluralizam uzrokuje sukobe i da pluralističko društvo nikada neće biti stabilno i 

održivo. Zbog toga, prema Hobsu, privatno rasuđivanje samo vodi konfliktu i ne može 

predstavljati metod stvaranja političkih principa.31 Nasuprot privatnom rasuđivanju, javni um bi 

predstavljao vrstu rasuđivanja koje nije iz lične perspektive, već iz perspektive onoga što bi 

predstavljalo dobro za sve građane.  

Problem razumevanja javnog uma kod Hobsa leži u tome što Hobs, mada koristi taj pojam, 

ne razvija temeljno njegovu koncepciju. Zbog toga je često potrebno dodatno tumačenje mesta u 

Levijatanu na kojima Hobs govori o tome kako usled društvenog pluralizma nastaje potreba za 

javnim umom. On kaže da budući da „ razlog ma kog pojedinca, ni razlog ma kojeg broja ljudi ne 

znači izvesnost... stranke moraju sporazumno da potraže ispravan razlog, razlog nekog posrednika 

ili sudije, čijoj će se odluci obe prikloniti- a ako tako ne učine, onda će se ili zbog spora potući, ili 

će spor ostati nerešen usled odsustva razloga koji bi od prirode bio dat...“32 Ovaj pasus ukazuje na 

to da, prema Hobsu, mi kao pojedinci ne možemo doći do „ispravnog razloga“ ni na jedan drugi 

način, osim da dobrovoljno prihvatimo rasuđivanje nekog posrednika kao „ispravan razlog“, 

odnosno kao presudu o tome kako svi treba da postupamo. Zbog toga, suverenovo rasuđivanje 

                                                           
29 Hobs 2011: 260. 
30 Ibid: 260. 
31 Gaus 2012: 161. 
32 Hobs 2011: 52. 



19 
 

treba da predstavlja rasuđivanje svih nas kao građana. Prema Gotijeu, Hobsovo shvatanje javnog 

uma može se najbolje razumeti kao rasuđivanje osobe koju smo dobrovoljno ovlastili da 

predstavlja javnog arbitra.33 Ovako shvaćen javni um je, pritom, nužan kako bi se prevazišli sukobi 

koji nastaju kao posledica privatnog rasuđivanja. Kada govori o samom nastanku države, Hobs 

potkrepljuje ovaj stav navodeći da je jedini način da se uspostavi zajednička vlast taj da „svaki 

pojedinac potčini svoju volju volji nosioca zajedničke ličnosti, a svoje rasuđivanje njegovom 

rasuđivanju.“34 Hobs smatra da je pojedincima jako teško da rasuđuju iz perspektive onoga što je 

dobro za sve, te nam, stoga, jedino preostaje da se svako odrekne svog privatnog rasuđivanja i 

ovlasti suverena da rasuđuje u ime svih. Kako Čembersova zapaža, ono što je Hobsa brinulo nije 

bila činjenica da ljudi imaju različita mišljenja o pitanjima politike, već to da, zbog različitih, često 

religijski obojenih stavova o pitanjima politike, nikada neće biti postignut mir u društvu i stabilnost 

države.35 Hobs, štaviše, podsticanje na upotrebu privatnog rasuđivanja i religijsko nadahnuće 

navodi kao neke od glavnih razloga za slabljenje i raspad države: 

 „Po tom lažnom učenju, ljudi su skloni da se među sobom prepiru i da osporavaju zapovesti 

države, a zatim da ih slušaju ili ne slušaju, prema tome šta po svom privatnom rasuđivanju smatraju 

celishodnim, usled čega u državi nastaje razdor i država slabi,“36, i: „I tako opet padamo u grešku 

da sebe smatramo pozvanim da budemo sudije o dobru i zlu, ili da takvim smatramo one privatne 

                                                           
33 Gauthier 1995: 31. 
34 Hobs 2011: 150. Napomena: kurziv je dodat. 
35 Chambers 2009: 352. Čembersova na ovom mestu takođe ističe da su veliki uticaj na političku filozofiju Hobsa 

predstavljali građanski ratovi u Engleskoj koji su bili izraz sukoba između protestanata i katolika, kao i između 

Parlemanta i pristalica monarhije. Hobs je ovim razarajućim i tragičnim događajima bio lični svedok, što se ogleda i 

u njegovom stavu da je osnovna funkcija vlasti obezbeđivanje mira i sprečavanje unutrašnjih sukoba. Hobs je posebno 

nastojao da opovrgne verovanje da je pravdanje političkih odluka iz perspektive određene religiozne doktrine 

opravdano, budući da bi takvo opravdanje bilo nestabilno i neprihvatljivo iz perspektive individua koji delaju prema 

sopstvenim uverenjima koja mogu biti drugačija. 
36 Hobs 2011: 261. 



20 
 

ljude koji sami za sebe drže da su natprirodno nadahnuti, što bi dovelo do raspadanja svake 

građanske vladavine...“37 

U vezi sa pluralizmom postoji još jedan problem, a to je interpretacija božanskih, prirodnih 

zakona. Ljudi prema Hobsu, ustvari, uopšte i nemaju zadatak da prevazilaženjem različitosti ili 

dogovorom dođu do nekakvih idealnih zakona. Takvi zakoni već postoje, to su prirodni zakoni i 

oni su „nepromenljivi i večni“, a „poznavanje tih zakona predstavlja istinsku moralnu filozofiju.“38 

Hobs ponekad govori i o prirodnom razumu, kao sposobnosti neposrednog tumačenja prirodnih 

zakona.39 Načelno gledano, ukoliko bismo po ugledu na prirodne zakone napravili državne zakone, 

dobili bismo stabilno i dobro društvo.40 Zašto nam je, onda, u stvarnosti teško da to postignemo? 

Razlog tome je, već smo pomenuli, što prilikom tumačenja prirodnih zakona kao pojedinci nismo 

sposobni da koristimo nepristrasni „prirodni razum“, već se oslanjamo na naše privatno 

rasuđivanje, koje je, mada načelno racionalno, takođe obojeno ličnim interesima, stavovima i 

emocijama, i samim tim pogrešivo i vodi iracionalnim težnjama da svoje gledište nametnemo 

drugima. 

Hobs to ilustruje na nekoliko mesta u Levijatanu: 

„A kad ljudi koji misle da su pametniji od svih drugih galame i zahtevaju ispravan razlog 

kao da su sudije, oni, u stvari, ne traže ništa drugo do da se o stvarima ne odlučuje po razlogu bilo 

kojih drugih ljudi, već samo po njihovom sopstvenom (...) Jer ništa drugo ne čine oni koji žele da 

                                                           
37 Ibid. 
38 Ibid: 139. 
39 Ibid: 225. 
40 Hobs pravi listu od devetnaest prirodnih zakona u XIV i XV poglavlju Levijatana. Ibid: 117-141. 



21 
 

svaka njihova strast, kad njima zagospodari, bude primljena kao ispravan razlog: zahtevajući 

ispravan razlog, oni, u stvari, odaju odsustvo takvog razloga.“41  

 „U svakom predmetu razmišljanja i najsposobniji, najpravičniji i najvičniji ljudi mogu da 

se prevare i izvedu pogrešne zaključke. Nije to samo stoga što i sam razlog nije uvek ispravan 

razlog, nego, ni razlog bilo kog pojedinca, ni razlog ma kog broja ljudi, ne znači izvesnost, kao što 

ni neki račun nije nije dobro sabran samo zato što ga je jednodušno odobrio veliki broj ljudi. Stoga, 

stranke moraju sporazumno da potraže ispravan razlog, razlog nekog posrednika ili sudije, čijoj će 

se odluci obe prikloniti.“42  

Prema Hobsu, nijedan zakon ili princip neće sam po sebi rešiti konflikt koji nastaje usled 

različitosti privatnog rasuđivanja. Jedini izlaz iz ove situacije je odrediti neposrednog arbitra- 

nekoga ko će biti u stanju da da konačni sud u pogledu međusobnih sporova.43 Taj sudija je 

suveren- neko ko je u stanju da odredi javni um, odnosno da pruži efikasnu i nepristrasnu 

interpretaciju prirodnih zakona, kao što se uočava u narednom pasusu: 

„Svi zakoni, pisani ili nepisani, potrebuju tumačenje. Nepisani prirodni zakon, iako je lako 

shvatljiv onome ko bez pristrasnosti i strasti upotrebi svoj prirodni razum, te zato nema nikakvog 

izvinjenja za one koji ga vređaju, ipak, kad se ima u vidu da je veoma malo ljudi, a možda ih i 

nema, koji u nekim slučajevima nisu zaslepljeni samoljubljem ili nekakvom drugom strasti, postaje 

od svih zakona najnejasniji, pa zato potrebuje u najvećoj meri sposobne tumače.“44 

                                                           
41 Ibid: 52. 
42 Ibid. 
43 Ibid. 
44Ibid: 225. 



22 
 

Sposobnog tumača prirodnog zakona bi, u ovom slučaju, predstavljao suveren, budući da 

jedino on ima apsolutnu moć da prekine individualne sporove i nametne jedinstvena pravila 

ponašanja.  

 Prema Gausu, nit Hobsovog rasuđivanja može se iskazati na sledeći način: budući da 

nikada nećemo moći da postignemo dogovor u pogledu toga kakva društvena načela su najbolja, 

način da prevaziđemo ovaj konflikt je u tome da svoju moć odlučivanja predamo u ruke 

„nepristrasnog sudije“, odnosno suverena, koji će odlučivati u ime svih i kreirati javni um- javna 

pravila o tome kako treba da se ponašamo.45 Takođe, budući da su sva privatna rasuđivanja 

potencijalna pretnja po stabilnost društva, Hobs suverenu mora dati apsolutnu moć kako bi 

efikasno uslovio građane na poštovanje tih pravila. Javni um je um suverena, i sve što suveren 

odredi kao javni um- jeste javni um, bez mogućnosti da se dovede u pitanje.46  

 Osnovni problem ovakvog stanovišta lako je uočiti: kako da uopšte znamo da suverenovi 

proglasi predstavljaju verodostojno tumačenje prirodnih zakona? Budući da je svačije privatno 

rasuđivanje pogrešivo, a u isto vreme, upotreba privatnog rasuđivanja i dovođenje u pitanje 

verodostojnosti vladarevog tumačenja predstavlja upravo problem koji javni um nastoji da 

prevaziđe, stiče se utisak da je Hobsovo objašnjenje javnog uma cirkularno. Možda najveći 

problem u Hobsovoj filozofiji ne predstavlja njegovo uviđanje da upotreba privatnog rasuđivanja 

vodi neslaganju, jer, ova pretpostavka prisutna je i u savremenim liberalnim teorijama i gotovo se 

ne dovodi u pitanje. Problematičan je zaključak da se, usled toga, moramo pokoriti rasuđivanju 

suverena i njegove proglase nepobitno prihvatiti kao javni um. Iz ovoga se prirodno pojavljuje 

pitanje zašto je Hobs uopšte nastojao da uvede koncept javnog uma, ukoliko već imamo 

                                                           
45 Gaus 2012: 162-163. 
46 Ibid: 164-165. 



23 
 

legitimnog, apsolutnog suverena, i njegove proglase moramo bezuslovno poštovati? Smatram da 

je za odgovor na ovo pitanje potrebno razmotriti nekoliko mogućih interpretacija Hobsovog 

stanovišta. 

 

1.2. Interpretacije Hobsovog određenja javnog uma 

 

Postoji nekoliko načina na koji su savremeni interpretatori pokušali da analiziraju i objasne 

Hobsovo stanovište o javnom umu.  

Prva interpretacija koju ćemo razmotriti jeste da javni um nastaje kao modus vivendi. 

Prema Gausovom objašnjenju, modus vivendi najbolje je shvatiti kao neku vrstu kompromisa.47 

Argument, ukratko, glasi ovako: 

Suočeni sa sukobljenim stavovima i interesima u pogledu političkih pitanja, među 

građanima se stvara neslaganje i konflikt. Svaka strana teži da ostvari najveću korist za sebe. Tome, 

međutim, teže i svi drugi. Budući da trajno stanje konflikta nije u interesu nijednoj strani, građani 

pristaju na kompromisno rešenje: iznose predlog koje će drugi imati barem minimalno razloga da 

prihvate i koji će svima doneti barem minimalnu korist. Da bi kompromis bio moguć, dalje, mora 

se takođe pretpostaviti da građani imaju barem neke zajedničke interese i ciljeve, kao što je 

društvena stabilnost i lična sigurnost. Primer ovakvog rasuđivanja bi predstavljao odnos između 

prodavca i kupca: kupac ima maksimalnu sumu novca koju je spreman da ponudi za neki proizvod. 

Prodavac, takođe, ima minimalnu sumu za koju je spreman da taj proizvod proda. Kompromis 

                                                           
47 Modus vivendi obično predstavlja izraz iz međunarodne politike koji opisuje situaciju u kojoj države sa sukobljenim 

interesima postižu kompromis. Krajnji rezultat kompromisa zavisi od složenosti situacije, moći i uticaja koje države 

imaju jedna prema drugoj, međutim, uslov je da svaka strana dobije bar minimum i da nijedna ne gubi. Gaus 2012: 

58. 



24 
 

predstavlja dogovor o konačnoj ceni proizvoda, ali on je moguć samo ukoliko je minimalna cena 

za koju je prodavac spreman da proda proizvod u skladu sa interesom kupca, odnosno, ne prelazi 

maksimalnu sumu koju je kupac spreman da ponudi.48 U tom smislu, modus vivendi kod Hobsa 

predstavjao bi kompromis između zaraćenih strana: mada svi teže da nametnu stavove proistekle 

iz njihovog privatnog rasuđivanja, građani, uviđajući da time niko neće profitirati, pristaju na to 

da svoju slobodu i odluke predaju u ruke suverena da kreira javni um, koji će građanima obezbediti 

minimalni dobitak, odnosno osnovnu društvenu stabilnost i sigurnost kojoj svi teže. Ovo, naravno, 

ne predstavlja idealno rešenje, ali, budući da je alternativa neprestanog sukoba i rata još gora 

opcija, naše racionalno rasuđivanje nas navodi na ovaj čin.49 Važno je napomenuti da su, prema 

Gausu, ovde ključne dve pretpostavke: (1) da ljudi najviše od svega teže sopstvenom 

samoočuvanju i sigurnosti, i (2) da su ljudi u stanju da racionalno uvide da niko neće pobediti u 

sukobu.50 Iz toga, mada rasuđujući na osnovu liberalnih pretpostavki, dolazimo do racionalnog 

zaključka da je za nas najbolje da živimo u neliberalnom društvenom uređenju. 

Da li na osnovu ovih argumenata možemo reći da za Hobsa javni um predstavlja modus 

vivendi? Gaus izvodi zaključak da ne možemo, na osnovu jednog važnog zapažanja: Prema Hobsu, 

društvena stabilnost i mir ne mogu biti uspostavljeni putem kompromisa, i to je jedan od 

najvažnijih zaključaka do kojih Hobs dolazi u svojoj političkoj filozofiji. Prvi razlog je što bi svaki 

kompromis za građane uvek bio relativnog karaktera, i samim tim podložan promenama usled 

spleta okolnosti, odnosa moći, ili uticaja privatnog rasuđivanja. Drugi, i još važniji razlog koji smo 

već pomenuli, leži u tome što je Hobs smatrao da problem koji kolektivno treba da rešimo nije 

činjenične prirode, jer prirodni zakoni već postoje, već normativne i tiče se pravde- da li je 

                                                           
48 Ibid: 58. 
49 Ibid: 60. 
50 Ibid: 61. 



25 
 

određeno postupanje u skladu sa, ili protiv prirodnih zakona- a upravo u tom pogledu kao pojedinci 

nismo sposobni da napravimo kompromis, već nam je potreban neko ko će doneti konačnu presudu 

u pogledu tumačenja prirodnih zakona.51 

Pretpostavimo stoga da, umesto da svi koristimo svoje privatno rasuđivanje u pokušaju 

interpretacije prirodnih zakona i time završimo u međusobnom konfliktu, sve predamo u ruke 

jedne osobe čije će rasuđivanje predstavljati javni um za nas. Tako dolazimo do druge 

interpretacije Hobsovog javnog uma kao „javne osobe“. Dejvid Gotije ovo objašnjava na sledeći 

način: „Individualni princip deliberacije, prema kojem svaka osoba odlučuje i promišlja za sebe 

ono šta je najrazumnije da uradi, potiskuje se kolektivnim principom, prema kojem jedna osoba 

odlučuje šta je svima razumno da urade.“52 Nakon ovog inicijalnog čina deliberacije, kako Gotije 

dalje objašnjava, građani sva buduća promišljanja u pogledu toga šta je dobro za sve prepuštaju 

arbitru, kako ne bi došlo do sukoba privatnog rasuđivanja.53 Ova interpretacija se, barem na prvi 

pogled, direktno suočava sa pitanjem koje smo ranije postavili u ovom radu: ukoliko je svačije 

privatno rasuđivanje pogrešivo, kako možemo opravdano prepustiti rasuđivanje suverenu čije 

rasuđivanje takođe može biti pogrešno? Majkl Ridž smatra da odgovor leži u tome što, prema 

Hobsu, pogrešivost uopšte nije najveći problem koji javni um nastoji da prevaziđe. Kako kaže: 

„Hobs je smatrao da, čak i da su individue nepogrešive, sukobi bi i dalje postojali i nijedan jedini 

privatni um ne bi mogao da ih prevaziđe. Prema tome, ono što Hobs sugeriše jeste da ljudi, čak i 

jedna ista osoba, može da vremenom menja stavove u pogledu toga šta je dobro i loše, i to 

predstavlja izvor konflikta.“54 S druge strane, suverenovo rasuđivanje predstavlja javni um jer smo 

                                                           
51 Ibid: 63-64. 
52 Gauthier 1995: 25. 
53 Ibid: 26. 
54 Ridge 1998: 544. 



26 
 

ga mi time ovlastili, bez obzira na to da li je pravičan, da li izražava ispravnu interpretaciju 

prirodnih zakona, ili ne. Iako naizgled efikasno rešenje, čini mi se da nas Hobsova teorija o javnom 

umu ovom dodatnom interpretacijom samo, u najmanju ruku, stavlja u još nezgodniju 

epistemološku poziciju, dok pritom ne rešava jasno problem samovolje. Ona podrazumeva da 

odbacimo sopstveno privatno rasuđivanje i, umesto toga, okrenemo “javnom” rasuđivanju vladara 

koje za nas treba da predstavlja razložno rasuđivanje. Podsetimo se da javni um uopšteno teži da 

odgovori na pitanje kako je moguće napraviti osnovu zajedničkog života i racionalno prevazići 

neslaganje uprkos različitosti. Prema interpretaciji javnog uma kao “javne osobe”, odgovor glasi 

da moramo da prihvatimo rasuđivanje arbitra koji kao kolektivno telo rasuđuje u ime svih, 

međutim, da li to implicira da proglase javnog uma, koji lako mogu predstavljati samovolju 

vladara, moramo bezuslovno prihvatiti kao razložne za sve nas?  

Prema rečima Simon Čembers potrebno je da „ljudi razložno uvide da moraju da odustanu 

od svog privatnog rasuđivanja kako bi se uspostavio neutralni standard ispravnog i pogrešnog, 

dobrog i lošeg, na osnovu kojeg će svi uskladiti ponašanje. Ovo će se ostvariti samo ako se svi 

zajedno odreknu svog privatnog rasuđivanja i predaju ga u ruke nekome trećem.“55 Možemo reći 

da Hobs nije mislio da rešenje konflikta leži u prepuštanju samovolji jedne osobe, već da nam je 

ta „javna“ osoba potrebna kako bi u društvu uspostavio pravila ponašanja koja za cilj imaju 

zajedničko dobro. Iako potiču od jedne osobe, razlozi te osobe nisu privatni, već bi trebalo da 

predstavljaju razloge svih nas kao građana. Stoga, javni um koji kreira suveren ne predstavlja 

samovolju, već se ogleda u dobrim i stabilnim zakonima i garanciji da će ih se svi pridržavati. 

Postavlja se pitanje zašto onda ne bismo, umesto da odredimo javnu osobu koja uspostavlja 

principe javnog uma i ima neograničenu vlast koju ne možemo kontrolisati, niti dovesti u pitanje, 

                                                           
55 Chambers 2009: 353. 



27 
 

prosto odredili javni princip pravde koji bi u isto vreme mogao da odredi i prirodu vlasti, i njene 

granice. Prednost ovakvog pristupa bi bila u tome što bismo na taj način mogli da imamo jasniji 

uvid u to da li „javna osoba“ donosi zakone koji su u skladu sa javnim dobrom, i ujedno bismo 

smanjili „rizik od stvaranja čudovišta“ neograničene vlasti, kako ga Gotije naziva.56 Pojedini autori 

su, stoga, razmotrili pitanje da li javni um kod Hobsa može da se odredi javnim principom pravde 

koji bi bio primaran u odnosu na suverena.57 

 Primera radi, insistiranje da suveren bude taj koji određuje javni um, Čambersova uočava, 

leži u tome što Hobs nije verovao da ijedna pojedinačna osoba može da rasuđuje iz javne 

perspektive, odnosno iz perspektive onoga šta je dobro i ispravno za sve.58 Budući da nemamo 

drugu alternativu, odnosno ne posedujemo rasuđivanje koje nas prirodno može dosvesti do 

ispravne interpretacije prirodnih zakona, Hobs određuje državu kao konačnog arbitra u pogledu 

uspostavljanja opšteg dobra za zajednicu. Zato moćni Levijatan ne predstavlja samovolju jednog 

čoveka, već državu i zakone zasnovane na opštem dobru. Zaista, na mnogim mestima kod Hobsa 

mogu se pronaći argumenti koji govore u prilog upravo ovoj tvrdnji. Na primer, u 17. poglavlju 

Levijatana, Hobs piše da je ljudima „potrebna zajednička vlast koja će ih držati u poslušnosti i 

upravljati njihove živote prema opštem dobru... koja može biti sposobna da ljude brani od 

zavojevača spolja i od povreda koje jedni drugima nanose i da ih obezbedi tako da svojom 

marljivošću i plodovima zemlje mogu da se ishrane i da zadovoljno žive.“59 Takođe, prema 

Ivisonu, pogrešna je pretpostavka da mi predajemo svoje živote i odlučivanje u ruke vladara, već 

mu dajemo ovlašćenje vladaru da predstavlja naše interese i da stvara zakone iz perspektive onoga 

                                                           
56 Gauthier 1995: 37. 
57 Ridge 1998: 551. 
58 Chambers 2009: 354. 
59 Hobs 2011: 150. 



28 
 

što je dobro za svakog pojedinca.60 I sam Hobs kaže da je uloga suverena „donošenje i održavanje 

dobrih zakona“, „staranje o bezbednosti naroda“, kao i da „se pod bezbednošću ne misli samo na 

golo održanje života, nego i ostala životna zadovoljstva koja svaki pojedinac sebi pribavlja, bez 

opasnosti ili štete po državu.“61 Zbog toga, zaključuje Ivison, Hobs smatra da stvaranje skupa 

osnovnih moralnih i društvenih principa koji bi svim građanima bili prihvatljivi jeste najvažnija 

uloga države i javnog uma. Ono što je što je prema Ivisonu pogrešno, jeste samo zaključak koji 

Hobs izvodi, da je neograničena državna vlast jedini način da se ovo efikasno sprovede.62 Smatram 

da Hobs, međutim, ne može da izbegne ovaj zaključak, i zbog toga ujedno ne može dozvoliti da 

javni um bude određen skupom principa koji su nezavisni od volje suverena. 

Kako bismo to najbolje razumeli, vratimo se još jednom na osnovnu Hobsovu 

pretpostavku, da sami građani nikada ne mogu da postignu dogovor oko adekvatne interpretacije 

prirodnih zakona, što bi se, recimo, odnosilo na sadržaj ustava ili građanskih zakona. Zbog toga 

nam je potreban interpretator, odnosno suveren. Ali, ako bismo iznad suverena postavili nekakav 

princip pravde, to bi vodilo potrebi za nekim novim interpretatorom, onim koji će, sada, 

interpretirati te nove principe pravde, i tako dalje. Hobs je bio svestan ove opasnosti od regresa, te 

stoga piše: „Ta zabluda, zato što stavlja zakone iznad suverena, stavlja iznad njega i jednog sudiju, 

i jednu vlast koja će ga kažnjavati. A to znači stvoriti jednog novog suverena, pa za tim iz istog 

razloga trećeg, da bi kažnjavao onog drugog, i tako neprekidno bez kraja, sve dok ne dođe do zbrke 

u državi i do njenog raspada.“63 Ridž smatra da se Hobsovo zalaganje za apsolutnu vlast suverena 

suštinski zasniva na ovom argumentu i da je, prema tome, jedini način da javni um izrazi skup 

                                                           
60 Ivison 1997: 136. 
61 Hobs 2011: 269. 
62 „Hobbes’s presentation on the contours and problem of public reason is valuable, but his solution is obviously 

more problematic. The world is not so normatively disenchanted that unlimited and undivided government is the 

only solution to profound political disagreement.“ Ivison 1997: 136. 
63 Hobs 2011: 262. 



29 
 

pravila, ideju ili princip pravde, taj da bude proglašen od strane apsolutnog suverena. Iz istog 

razloga, ukoliko bi moć suverena bila ograničena, ona bi morala biti ograničena još nekom višom 

instancom, koju bismo isto morali da ograničimo, i to bi takođe vodilo beskonačnom regresu.64 

Zbog toga, čini se da Hobs nikako ne može dozvoliti da javni um bude određen skupom principa, 

već jedino može da ga odredi suveren, koji mora imati apsolutnu vlast. Smatram, međutim, da to 

ne predstavlja povoljan zaključak za Hobsa, već pokazuje da Hobs ne može da konceptu javnog 

uma da pristupi iz liberalne pozicije, niti može da izbegne opasnost od „stvaranja čudovišta“, zato 

što građanima ne ostavlja nikakvu mogućnost naknadnog osporavanja javnog uma.  

U skladu sa rečenim, Hobs jedino rešenje konflikta nastalog zbog privatne upotrebe uma 

pronalazi u tome da se svi složimo da prepustimo suverenu da odlučuje u ime svih, odnosno da 

kreira javni um za nas. Ovim se, međutim, Hobs nalazi pred dilemom: da li da suverenu dopusti 

neograničenu vlast, ili da je ograniči. Ukoliko je ograniči, Hobs uviđa da time gubi koherentnost 

sopstvenog stanovišta i otvara niz novih problema, kao što je ponovna opasnost od konflikta, 

društvena nestabilnost ili problem regresa u interpretaciji. Zbog toga, Hobs mora ostati dosledan 

zagovaranju apsolutne vlasti i odustati od liberalnog shvatanja javnog uma. Javni um, kao um koji 

bi trebalo da pretpostavlja rasuđivanje iz perspektive onoga što je dobro za sve građane, mora, 

dakle, ostati pod cenzurom „javne osobe“. To, međutim, implicira da Hobs ne može do kraja da 

prevaziđe paradoks sa kojim je suočen, odnosno ne može pokazati kako javni um suštinski 

predstavlja nešto više od privatnog rasuđivanja i samovolje vladara. Stoga, kako Ridž zaključuje, 

ako javni um stavimo u ruke javne osobe, koja se „na kraju krajeva ipak oslanja na sopstveno 

privatno rasuđivanje, ma koliko se pravili da je drugačije, ovlašćenje takve osobe ne čini se 

racionalnim. A ukoliko ne bi bilo racionalno ovlastiti takvu javnu osobu, čini se da celokupni 

                                                           
64 Ridge 1998: 554-555. 



30 
 

argument o prirodnom stanju ne vodi zaključku kojem bi trebalo da vodi; on ne pruža racionalno 

objašnjenje toga kako javna osoba kojoj smo dali ovlašćenje i legitimitet obavlja svoju ulogu za 

koju smo je ovlastili.“65 

 

1.3. Prigovor Hobsovom stanovištu iz demokratske perspektive 

 

 U ovom odeljku ukazaćemo na jedan od najvažnijih prigovora Hobsovoj doktrini o javnom 

umu, koja se odnosi na zaključak do kojeg je Hobs došao, a to je da javni um ne može biti ostvaren 

demokratskom procedurom, već da je jedini način da se sukobi nastali kao posledica privatnog 

rasuđivanja građana prevaziđu nalazi u apsolutnoj vlasti. Nasuprot tome, zagovornici demokratije, 

poput Rusoa, kako ćemo pokazati u narednom poglavlju, tvrdili bi da je upravo određeni vid 

demokratske procedure, u kojoj svi građani mogu da imaju učešće, ono što daje vrednost i 

omogućuje formiranje javnog uma, kao onoga što predstavlja javno rasuđivanje svih građana. Da 

bi ovaj prigovor postao potpuno jasan, pre nego što izložimo suštinu same kritike, prvo ćemo se 

osvrnuti ukratko na argumente koji su Hobsa naveli na suprotan zaključak. 

 Kao što smo u ranijim odeljcima pokazali, Hobs je uočio da je glavni izvor ovih 

međusobnih sukoba, pa samim tim i problema društvene nestabilnosti, neslaganje koje proizilazi 

iz privatnog rasuđivanja građana. Hobs je smatrao da je takvo neslaganje kao deo ljudske prirode 

duboko i nepremostivo, ali je takođe i rezultat tretiranja ljudi kao slobodnih, jednakih racionalnih 

bića među kojima se ničije rasuđivanje ne može posmatrati superiornijim u odnosu na druge ili mu 

se prepisati neki prirodno povlašćeni položaj. Iz ovoga, međutim, možemo postaviti nekoliko 

pitanja. Prvo, ukoliko sve ljude posmatramo kao jednako sposobne za racionalno prosuđivanje, ne 

                                                           
65 Ibid: 559-560. 



31 
 

čini li to pronalaženje razloga oko kojih bi se svi mogli usaglasiti mogućim, barem na nekom 

nivou? Zašto bismo pretpostavili da bi privatno rasuđivanje nužno vodilo konfliktu, a ne nekoj 

vrsti sličnih uvida o opštem dobru, na primer putem javne deliberacije? Drugo, čak i da 

pretpostavimo da je Hobs bio u pravu, da nam je potrebna efikasna vlast, odnosno neutralne 

političke institucije kako bismo prevazišli neslaganja na privatnom nivou, zašto je Hobs rešenje 

ovih sporova video u apsolutnoj vlasti, a ne u demokratiji?  

 U vezi sa prvim pitanjem, važno je preispitati koji su, u svetlu Hobsove filozofije, uzroci 

koji onemogućuju postizanje ove vrste sveopšte saglasnosti. Prvo, svakako možemo reći da bi se, 

prema Hobsu, jedan od razloga prosto nalazio u ljudskoj prirodi. Ako pretpostavimo psihološki 

egoizam, to jest da su judi sebični i skloni težnji ka ličnim interesima, samim tim oni neće biti 

skloni da naprave bilo kakve kompromise zarad opšteg dobra, niti će biti voljni da pristupe takvoj 

vrsti javne deliberacije, osim ako im to ne ide u korist. Drugo, možemo se prosto pozvati na 

činjenicu pluralizma. Hobs je smatrao da neslaganja u našem privatnom rasuđivanju nastaju, ne 

samo usled psihološkog egoizma, već i kao posledica različitih pogleda na svet, društvenih 

okolnosti, religioznih i moralnih uverenja, obrazovanja, životnog iskustva, i tako dalje.66 Sve ovo, 

međutim, ne predstavlja dovoljno jake argumente da zaključimo da u našem političkom životu ne 

postoji nijedno polje u kojem je moguće pronaći zajedničke razloge koje svi kao građani delimo. 

Lojdova, na primer, iznosi sledeće zapažanje: „Iako nam naše iskustvo potvrđuje Hobsov prikaz 

neslaganja u privatnim rasuđivanjima, možemo pomisliti da Hobs preuveličava stepen naših 

neslaganja.“67 To se posebno ogleda u određivanju najviših političkih načela, koje je, ujedno i 

najvažnije pitanje u pogledu javnog uma. Zašto Hobs smatra da ne bismo mogli da se, polazeći od 

                                                           
66 Lloyd 2018: 86. 
67 Ibid. 



32 
 

privatnih rasuđivanja, složimo u pogledu nekih osnovnih načela pravde i uređenja društvenog 

života, pogotovo na osnovu prirodnih zakona koji, prema Hobsu, potiču iz ljudskog razuma i svaka 

racionalna osoba je u stanju da ih uvidi? Zapravo, smatra Lojdova, tako nešto kod Hobsa jeste 

moguće, ali samo u već postojećem i uređenom društvu.68 Naime, kako je ranije objašnjeno, Hobs 

izvor neslaganja u pogledu prirodnih zakona nije video u samim zakonima, već u njihovoj 

interpretaciji. Interpretacija prirodnih zakona prema Hobsu moguća je jedino u svetlu privatnih 

rasuđivanja, a to znači da je podložna arbitrarnim tumačenjima. Samim tim, jedini način da se 

spreči ovo proizvoljno tumačenje prirodnih zakona i posledične nesuglasice, nalazi se u „vlasti 

koja uslovljava konsenzus privatnih rasuđivanja u pogledu najvećih i najvažnijih pitanja.“69  

 Nije jasno, međutim, zašto bismo iz toga morali da izvedemo Hobsov zaključak da takva 

politička vlast mora biti apsolutna i nepodeljena, odnosno da je nemoguće kreirati javni um na 

demokratskim osnovama. Podsetimo se, Hobs je je smatrao da jedino suveren mora biti taj koji će 

u ime svih određivati javni um. Prema Hobsu, taj zaključak sledio je na osnovu nekoliko 

pretpostavki. Jedna je, kao što je pomenuto, mogućnost regresa. Ukoliko nemamo vrhovnog arbitra 

u sporovima, uvek je moguće zamisliti nekog dodatnog interpretatora, pa samim tim sporovi 

nikada ne mogu biti okončani, i time bi se ugrozila društvena stabilnost. Zbog toga nam je potreban 

suveren kao konačni sudija i kao telo koje donosi proglase koje drugi treba da tretiraju kao javni 

um. Ali zašto ne bismo mogli pretpostaviti da bi suverenitet mogao počivati na celokupnom 

narodu? Zašto, prema Hobsu, narod ne bi mogao biti taj koji će kreirati javni um? Da bismo 

razumeli zašto je Hobs smatrao da je to neostvarivo, prvo moramo uočiti šta ideja javnog uma 

suštinski podrazumeva, a to je da je moguće pronaći one razloge koje svi, kao građani jednog 

                                                           
68 Ibid: 87. 
69 Ibid. 



33 
 

društva, delimo. Ukratko, Hobs je smatrao da bi u demokratskom društvu bilo nemoguće pronaći 

takav skup razloga, zbog toga što nikada ne bismo mogli da se distanciramo od svog privatnog 

rasuđivanja, i uvek bi se javljali sporovi i neslaganje.70 Nasuprot tome, postojanje apsolutnog 

suverena, prema Hobsu ne samo da čini mogućim konačno prevazilaženje sporova nastalih kao 

posledica neslaganja u privatnom rasuđivanju, već, prema Lojdovoj, može da umanji čak i samo 

neslaganje među građanima.71 Kako Lojdova zapaža, „Hobs je uočio da to šta neko veruje često 

predstavlja samo funkciju toga kome veruje... Ako bismo svi odredili jedan jedini izvor autoriteta, 

polje našeg neslaganja prilikom rasuđivanja bilo bi drastično uže, zbog toga što bi takav autoritet 

ne samo odražavao, već i uslovljavao konsenzus u nešem prosuđivanju.“72 Javni um koji kreira 

suveren će se smatrati javnim zbog toga što „svi razlozi koje suveren predstavi biti tretirani kao 

opravdani.“73 U tom pogledu, Hobsovo rešenje u vidu apsolutnog suverena je efikasno i 

kontroverzno, zbog toga što, kako Lojdova zaključuje, pokazuje da javni um kao um svih građana 

može biti shvaćen u čisto proceduralom smislu: „Kada građani nude jedni drugima razloge za 

prihvatanje nekog određenog zakona, ti razlozi su isti i čisto proceduralni.“74 Zapravo, možemo 

reći da, prema Hobsu, razlozi koje svi kao građani delimo predstavljaju upravo razloge da na ovaj 

način prepustimo svoje privatno rasuđivanje suverenu, zbog toga što, „Na bazičnom nivou 

opravdanja političkog poretka, ili oblika vlasti, Hobs želi da pokaže da svaka osoba ima svoje 

dovoljne razloge da prihvati da prepusti svoje privatno rasuđivanje javnom političkom autoritetu.75 

 Ono što je takođe značajno za ovo pitanje jeste uvid Lojdove da je Hobs suštinski pokazao 

da postoje dva pitanja u vezi sa time da li se neka doktrina može smatrati doktrinom o javnom 

                                                           
70 Gaus 2013: 166. 
71 Lloyd 2018: 101. 
72 Ibid. 
73 Ibid: 102. 
74 Ibid. 
75 Ibid: 102-103. 



34 
 

umu, koja nisu nužno povezana. Prvo je pitanje „Da li zahteva pozivanje na javni um u opravdanju 

sveobuhvatnog političkog okvira ili predloženi oblik vlasti?“76 i drugo, „Da li od političkih aktera 

unutar opravdanog političkog sistema zahteva pozivanje na javni um u političkoj deliberaciji?“77 

Hobs je pokazao kako ideja javnog uma ne mora nužno biti povezana sa idejom demokratskog 

učešća građana. 

 Zagovornici demokratije, s druge strane, nastoje da pokažu kako upravo postoji značajna 

veza između demokratskog procesa i javnog opravdanja političkih odluka. Važan doprinos 

razvijanju ove ideje ostvario je upravo  Ruso, kojim ćemo se baviti u narednom poglavlju. Hobs  

je smatrao kako bi demokratka procedura nužno vodila konfliktu nastalom kao posledica privatnog 

rasuđivanja, međutim, postoji način da se ova implikacija izbegne. Kako ćemo pokazati kada 

budemo analizirali Rusoovo razlikovanje opšte volje i volje svih, Ruso je takođe uvideo da puka 

demokratska procedura ne može zadovoljiti kriterijume javnog uma u smislu pozivanja na razloge 

koje svi kao građani delimo, zbog toga što bi ona vodila samo pukom zbiru pojedinačnih interesa 

i predstavljala bi odluku većine. Uz to, takva procedura bi vodila stvaranju frakcija i time ne bi 

predstaljala zadovoljavajuće rešenje Hobsovog izazova društvene stabilnosti. Zbog toga, Ruso je 

zagovarao ideju da, kada se radi o odlučivanju o opštem dobru zajednice, građani moraju pristupiti 

političkoj debati uz različita proceduralna ograničenja i uslove, tako da bi odluke koje se donesu 

kroz demokratsku proceduru bile u skladu sa kriterijumima javnog uma. Ruso je smatrao da bi, uz 

takvo poboljšanje samog demokratskog procesa, ljudi bili u stanju da se u političkoj deliberaciji 

distanciraju od pozivanja na razloge zasnovane na pojedinačnim interesima, i mogli bi da javno 

prosuđuju o najvažnijim političkim pitanjima, kako bi se što adekvatnije približili sadržaju onoga 

                                                           
76 Ibid: 84. 
77 Ibid. 



35 
 

što predstavlja opšte dobro. Za Rusoa opšte dobro zajednice postoji objektivno i izraženo je kroz 

opštu volju. U sličnom smislu, Hobs je prirodne zakone smatrao objektivnim i univerzalno 

važećim. Možemo reći da je kod obojice filozofa glavno pitanje bilo kako bi građani mogli da ga 

uvide i omoguće javno političko opravdanje. Smatram da je Hobsov propust u tome što nije uvideo 

da pojedinci mogu biti sposobni za rasuđivanje iz javne perspektive, odnosno bi distanciranje od 

privatnog rasuđivanja bilo moguće ostvariti kroz određeni vid deliberativne demokratske 

procedure. 

 

1.4. Zaključak 

 

U ovom poglavlju bavila sam se analizom ideje javnog uma u Hobsovoj političkoj 

filozofiji. Nastojala sam da što jasnije objasnim Hobsovo razumevanje javnog uma, nudeći pritom 

nekoliko interpretacija ovog stanovišta. Cilj ovog poglavlja bio je da pokažem koji argumenti kod 

Hobsa ukazuju da javni um predstavlja koncept koji igra značajnu ulogu u uspostavljanju političkih 

principa u društvu, kao i na koji način se suočava sa nekim osnovnim problemima liberalne 

političke teorije. Pokazala sam da je glavni problem koji Hobs nastoji da prevaziđe u svojoj 

političkoj doktrini jaz između privatnog rasuđivanja građana i javnog uma. Polazeći od nekih 

osnovnih pretpostavki u pogledu ljudske prirode, racionalnosti i konflikta nastalog zbog upotrebe 

privatnog rasuđivanja, Hobs dolazi do zaključka da javni um, kao rasuđivanje koje predstavlja 

rasuđivanje svih građana, može biti ostvareno jedino ukoliko svoje privatno rasuđivanje u 

potpunosti predamo u ruke suverena, i njegovo rasuđivanje prihvatimo kao sopstveno. Nastojala 

sam da ovakvo shvatanje javnog uma interpretiram na nekoliko načina i u završnom delu rada 

ukazala sam na niz problema sa kojima se Hobsovo stanovište o javnom umu suočava, kao i 

načinima na koje Hobs može odgovoriti na kritike. Moj zaključak je glasio da Hobsovo shvatanje 



36 
 

javnog uma koje treba da predstavlja zajedničko rasuđivanje svih građana, ne može u potpunosti 

predstavljati koherentno stanovište. U prilog ovoj tvrdnji, nastojala sam da pokažem da Hobs ne 

može izbeći zaključak da suverenova moć mora biti neograničena, a samim tim ne može ni 

prevazići problem toga da ne postoji nijedno pouzdano merilo kojim bismo ustanovili da javni um 

izražava ono što je dobro za sve i da nije samovolja vladara, što predstavlja ozbiljan prigovor 

Hobsovom stanovištu. 

  



37 
 

2. Rusoovo shvatanje opšte volje kao put ka demokratskoj interpretaciji javnog uma 

 

Ruso, poput Hobsa i Loka, smatra da su ljudi suštinski slobodna bića. Tu slobodu u prirodnom 

stanju Ruso naziva „posledicom čovekove prirode“78 i osnovom za konstituisanje prirodnog 

zakona kao zakona za samoodržanjem, kao „brigom za staranje o sebi samom.“79 Nejednakost se, 

prema Rusou u prirodnom stanju „jedva ispoljava i gotovo nije ni od kakvog uticaja.“80 Društvo 

je to koje, prema Rusou, stvara osnove nejednakosti i vodi gubitku slobode kod ljudi, što ljude 

stavlja u okove međusobne zavisnosti i potčinjenosti zakonima. 

 Ljudi na kraju, ipak, napuštaju prirodno stanje i stupaju u neku formu društvenog uređenja. 

Ruso ovaj prelazak opisuje na sledeći način: „Pretpostavljam da su ljudi došli u položaj u kome 

prepreke koje ometaju njihovo samoodržanje u prirodnom stanju prevazilaze snage koje svaki 

pojedinac može da upotrebi da se u tome stanju održi. Tada to prvobitno stanje ne može dalje da 

opstane; a ljudski rod bi uginuo kad ne bi promenio način života.“81 On se, međutim, pita da li i 

na koji način stupanjem u zajednicu, u „okove zakona“, u isto vreme možemo da sačuvamo svoju 

slobodu i jednakost. Ruso u Društvenom ugovoru kaže da je krajnji cilj društvenog ugovora ustvari 

„naći jedan oblik udruživanja koji bi branio i štitio svom zajedničkom snagom ličnost i dobra 

svakog člana društva, i kroz koji bi svako, udružen sa svima, ipak slušao samo sebe, i tako ostao 

isto toliko slobodan kao i pre.“82 Život u društvenoj zajednici, naravno, sa sobom nosi izvesna 

ograničenja, on podrazumeva uskraćivanje neograničenih prava i dobara koja bi ljudi mogli imati 

u prirodnom stanju. Za Hobsa je, podsetimo se, to „stavljanje u okove zakona“ podrazumevalo 

                                                           
78 Ruso 1949: 10. 
79 Ibid. 
80 Ruso 1949: 138. 
81 Ruso 1949: 16. 
82 Ibid: 17. 



38 
 

potpuno odricanje svoje prirodne slobode i njeno prepuštanje u ruke apsolutnog suverena.83 Ruso, 

međutim, za razliku od Hobsa, smatra da sloboda pojedinaca može da postoji zajedno sa 

društvenim poretkom, te da, mada društvenim ugovorom trajno gubimo svoju prirodnu slobodu u 

smislu neograničenog prava na sve, takvu neobuzdanu prirodnu prirodnu slobodu u društvu 

zamenjuje ono što Ruso naziva građanskom slobodom.84  

 Kako bi koncept građanske slobode postao što jasniji pojam, moramo ga objasniti pomoću 

Rusoovo shvatanja društvenog ugovora i suverenosti. Ruso na samom početku Društvenog 

ugovora, nakon izjave da je čovek, mada po prirodi slobodno biće, svuda u okovima, izjavljuje 

kako postoji način takav društveni poredak učiniti legitimnim.85 U svojoj knjizi Rousseau and the 

Social Contract Kristofer Bertram nastoji da otkloni prividnu paradoksalnost koja se krije u ovoj 

tvrdnji.86 On ukazuje na to da ključna tačka Rusoovog argumenta da čovek može u isto vreme biti 

slobodan i zavistan, to jest „u lancima“ proističe iz Rusoovog specifičnog shvatanja građanske 

slobode i društvenog poretka. Građanska sloboda, za razliku od prirodne slobode, ne podrazumeva 

potpunu nezavisnost, ali njena zavisnost ogleda se u zavisnosti od zakona, a ne nekog spoljašnjeg 

autoriteta. Prema Bertramovoj interpretaciji, stoga, Ruso problem „lanaca“ zavisnosti prebacuje 

na problem „lanaca“ zakona.87 Ruso je, međutim, izlaz iz problema pronašao u pretpostavki da 

postoji forma zavisnosti od društvenog poretka i zakona koja može biti moralno prihvatljiva i 

opravdana i koja može poslužiti kao osnov legitimnosti vlasti. Uslov da takav društveni poredak 

                                                           
83 „No, kao što su ljudi, da bi postigli mir, pa time i sopstveno održanje, stvorili veštačkog čoveka koga nazivamo 

državom, stvorili su isto tako i veštačke lance nazvane građanskim zakonima, koje su oni sami međusobnim 

sporazumima pričvrstili s jednog kraja za usne čoveka ili one skupštine kojima su dali suverenu vlast, a s druge strane 

za svoje uši.“ Hobs 2011: 178. 
84 Ruso 1949: 20. 
85 Citat u celosti glasi ovako: „Čovek je rođen slobodan, a svuda je u okovima. Onaj koji veruje da je gospodar drugih, 

uistini je više rob od njih. Kako je došlo do te promene? Ne znam. Šta je može učiniti legitimnom? Verujem da mogu 

rešiti to pitanje.“ Ibid: 9. 
86 Bertram 2004. 
87 Ibid: 44. 



39 
 

bude legitiman, dalje Bertram navodi, nalazi se u tome da ne bude zasnovan silom ili prirodom, 

već uz pomoć aktuelne saglasnosti građana.88 Za Rusoa ova saglasnost podrazumeva obavezivanje, 

ali ne obavezivanje prema nekom spoljašnjem entitetu ili celini, već prema sebi samima, 

celokupnom narodu kao nosiocu suvereniteta.89 Akt udruživanja u zajednicu, kako Ruso navodi, 

„sadrži uzajamnu obavezu između političkog tela i pojedinca, pri čemu svaki pojedinac, sklapajući 

tako ugovor sa samim sobom, ima dvostruke obaveze: kao član suverenog tela obaveze prema 

pojedincima, i kao građanin obaveze prema suverenom telu kao celini.“90 Ukoliko je političko telo 

sa kojim stupamo u državnu zajednicu sam narod, odnosno svaki pojedinac zajednice ponaosob, 

onda, prema Rusou, potpisivanjem društvenog ugovora mi nismo prestali da budemo slobodni, već 

smo samo, umesto neograničene prirodne slobode, mesto ustupili jednoj novoj, građanskoj ili 

moralnoj slobodi, koja se ogleda u poštovanju zakona koje smo sami izabrali i za koju Ruso kaže 

da „jedina čini da je čovek sam svoj gospodar“.91 

 Zbog toga, Ruso je smatrao da je jedini legitimni nosilac suvereniteta celokupni narod ili, 

preciznije rečeno, narod koji je nastao sjedinjavanjem svojih volja u jednu opštu volju.92 Time 

dolazimo do možda najpoznatijeg, ali i najzagonetnijeg pojma Rusoove političke filozofije, pojma 

koji ni u savremenim raspravama nije prestao da zaukuplja pažnju filozofa i da iznova otvara mesto 

za nove interpretacije. Kako tačno razumeti šta je opšta volja i na koji način funkcioniše kao 

nosilac suvereniteta? Mada sam Ruso u Društvenom ugovoru pravi mnoge distinkcije i određenja 

opšte volje, često nam se uprkos tome čini da opšta volja pre nego konkretan, ostaje donekle 

apstraktan i zagonetan pojam. 

                                                           
88 Ibid. 
89 Ruso  1949: 19. 
90 Ibid: 18. 
91 Ibid: 21. 
92 Stupar 2014: 213. 



40 
 

 Primera radi, Ruso u III glavi navodi da opšta volja ne može da greši, da je „opšta volja 

uvek u pravu i uvek usmerena javnoj korisnosti“, ali, kako kaže, „ne proizilazi i to da su odluke 

naroda uvek u istoj meri ispravne.“93  Ruso ovde pravi razliku između opšte volje i odluka ljudi i 

ukazuje kako, mada ljudi mogu da pogreše u proceni toga šta predstavlja opšte dobro, opšta volja 

je uvek, i bez omaške, ka njemu usmerena. Jedan od načina da se ovaj pasus interpretira jeste da 

kažemo da, mada ljudi ne znaju uvek šta predstavlja opšte dobro zajednice, ili ne znaju kako da 

stignu do njegovog sadržaja, ono svakako objektivno postoji. Kako Bertram, međutim, uviđa, ovde 

se javlja jedan drugi problem u vezi sa opštom voljom. Problem se sastoji u tome što opšta volja, 

budući veštačka tvorevina, zavisi direktno od volja stvarnih osoba koje je kreiraju, te stoga, nije 

jasno na koji način bi mogla težiti opštem dobru, osim ukoliko članovi zajednice aktivno ne teže 

ka njemu.94 Na mnogo mesta čini se da Ruso opštu volju posmatra kao neku vrstu superindividue 

koja može da se suprotstavi procenama stvarnih ljudi i pridaje joj gotovo transcendentne osobine.95 

To postaje još uočljivije kada pridodamo još Rusoovih opisa, na primer da je opšta volja kao 

nosilac suvereniteta „neotuđiva“ i „nedeljiva“,96 „da pojedinačna volja po svojoj prirodi teži 

privilegijama, dok opšta volja teži jednakosti,“97 kao i da će „celo političko telo prinuditi na 

poslušnost svakog onog koji odbije da se povinuje opštoj volji; što ne znači ništa drugo do da će 

ga prinuditi da bude slobodan.“98 Sve ovo ukazuje na to da Rusoov koncept opšte volje otvara 

mogućnost za različite interpretacije i kritike i da do danas ne ostaje potpuno jasan pojam. Za 

potrebe ovog rada, međutim, pokušaćemo da se držimo jednog od najjednostavnijih razumevanja 

                                                           
93 Ruso  1949: 26. 
94 Bertram 2004: 104. 
95 Bertram 2012: 404. 
96 Neotuđivost i nedeljivost suvereniteta izražavaju Rusoov stav da ljudi ne mogu da na druge prenesu svoje vrhovno 

pravo vladanja nad samim sobom, kao i da svoj suverenitet, koji se posebno ogleda u njegovoj zakonodavnoj ulozi, 

ne mogu da prepuste zasebnom državnom organu. Ruso  1949: 24-25. Takođe, videti: Stupar 2014: 339. 
97 Ruso 1949: 24. 
98 Ibid: 20. 



41 
 

opšte volje, njene takozvane „demokratske interpretacije“ prema kojoj opšta volja prosto jeste 

izraz demokratskog principa vladavine naroda kao celine zarad opšteg dobra zajednice i povrh 

toga ne predstavlja nikakav transcendentni pojam.99 

 Ovo, međutim, ne znači da opšta volja prosto predstavlja mišljenje većine. Možda 

najčuvenije određenje opšte volje koje Ruso navodi jeste da opšta volja nije isto što i volja svih.  

U vezi sa tim Ruso kaže da volja svih „samo prihvata i predstavlja samo zbor pojedinačnih 

volja,“100 ali, on nastavlja, „oduzmite od tih istih volja one „plus“-ove i „minus“-e, koji se 

međusobno potiru, i ostaće kao zbir razlika opšta volja.“101 Ruso želi da ukaže da opšta volja, mada 

nastaje iz pojedinačnih volja, ne predstavlja njihov puki zbir. Iako na prvi pogled može izgledati 

zbunjujuće, Ruso, sudeći prema Bertramu, ovim slikovitim određenjem prosto želi da ukaže na to 

da, mada kao individue možemo imati interese koji se međusobno razilaze, moguće je da, uprkos 

ovim individualnim različitostima, pronađemo kolektivno tle koje bi predstavljalo zajednički 

interes, ukoliko bismo ove različitosti nekako uspeli da „izgladimo“.102 U tom smislu, kako 

Bertram oslikava, „„sirovi“ zbir naših pojedinačnih volja, ličnih interesa, predstavljao bi volju 

svih; opšta volja, iako nastala kao rezultat istih tih pojedinačnih volja, bila podrvrgnuta određenoj 

„obradi““ 103 i kao rezultat predstavljala ono što je interes svih. Ovo određenje u skladu je sa 

onim što u IV glavi Društvenog ugovora sam Ruso na nekoliko mesta navodi. Prvo, on pita: „Zašto 

je opšta volja uvek u pravu i zašto uvek svi žele sreću svakog od njih, ako ne stoga što nema nikog 

ko pod rečju svako ne bi podrazumevao sebe, i ko ne bi mislio na sebe samog glasajući za sve?“104 

Zatim kaže: „Opšta volja, ako zaista hoće da bude takva, treba da bude opšta po svom predmetu i 

                                                           
99 Bertram 2012: 404-405. 
100 Ibid: 26. 
101 Ibid. 
102 Bertram 2004: 105. 
103 Ibid. 
104 Ruso 1949: 28. 



42 
 

po svojoj suštini.“105 I: „Pod ovim treba razumeti da ono što volju čini opštom leži manje u broju 

glasova nego u zajedničkom interesu koji ove spaja.“106  

 Ovim smo, barem za potrebe ovog odeljka, dovoljno uopšteno rekli o opštoj volji kod 

Rusoa i šta ona predstavlja. Uopštena ideja Rusoove političke filozofije jeste da nosioca suverene 

vlasti treba da predstavlja celokupan narod koji će odlučivati o osnovnim društvenim pitanjima 

koja se ogledaju u donošenju zakona koji će važiti u društvu. Ti zakoni i načela treba da 

predstavljaju opštu volju naroda, odnosno treba da teže opštem dobru zajednice. Sledeći korak je 

da ispitamo kako dolazimo do opšte volje i na koji način nam Rusoovo stanovište može otvoriti 

put ka prvoj demokratskoj interpretaciji javnog uma. 

 

2.1. Uloga glasanja i deliberacije u postizanju opšte volje 

 

 Od ovog trenutka fokusiraćemo predmet analize na jedno posebno pitanje: Kako dolazimo 

do sadržaja opšte volje? Ruso je, kao što smo objasnili, osnov legitimnog društvenog poretka video 

u suverenom narodu i demokratski uređenoj državi. Opšta volja naroda, kao ono što teži opštem 

dobru zajednice, prema Rusou treba da predstavlja putokaz za uspostavljanje osnovnih državnih 

zakona i drugih fundamentalnih principa koji će u jednom pravičnom i demokratkom društvu biti 

odlučeni od strane svih i važiće za sve. Samo tako doneseni zakoni, koji su u skladu sa opštom 

voljom, opravdani su i legitimni. Ali na koji način narod dolazi do opšte volje i postoji li metoda 

da proveri da li je nešto u skladu sa opštom voljom? Ovo pitanje zaokupljalo je pažnju dosta 

filozofa. 

                                                           
105 Ibid. 
106 Ibid: 29. 



43 
 

  Većinsko glasanje naroda predstavlja uobičajenu metodu donošenja odluka u demokratski 

uređenom društvu. U slučaju Rusoove političke filozofije svi građani, kroz neku formu glasanja 

imaju priliku da izraze svoje mišljenje ili stav u pogledu datog pitanja. Konačna odluka se postiže 

zbrajanjem tih glasova i prostom prevagom većine. Kao što se već naslućuje, međutim, ovakva 

jednostavna metoda nas, prema Rusou, ne može pouzdano dovesti do onoga što bi predstavljalo 

opštu volju, već bi nas pre dovela do onoga što smo prethodno objasnili kao „volju svih“. Šta je 

onda potrebno kako bi rezultat većinskog glasanja predstavljao opštu volju? Ruso u pogledu ovog 

pitanja u II knjizi Društvenog ugovora nudi jedno opširno objašnjenje. On kaže sledeće: „Ako 

građani, kao narod, dovoljno obavešten, veća, ne bi opštili ni na koji način među sobom, iz velikog 

broja malih razlika proisticala bi uvek opšta volja, i odluka bi svagda bila dobra. No kad se stvaraju 

frakcije, posebno grupacije na račun one opšte volje, svaka od ovih grupacija postaje opšta u 

odnosu na njene članove, a pojedinačna u odnosu na državu: može se tada reći da nema više toliko 

glasača koliko ljudi, već samo toliko koliko ima ovih grupacija. Razlike se svode na manji broj i 

daju manje opšti rezultat. Najzad, kada jedna od tih grupa postane toliko velika da nadmaši sve 

druge, kao rezultat nemate više zbir malih razlika, već jednu veliku razliku: tada više nema opšte 

volje, a mišljenje koje preovlađuje jeste pojedinačno mišljenje.“107 

 Prema Nikolas Dentu, jednom od savremenih interpretatora Rusoa, ovaj pasus sadrži 

nekoliko važnih implikacija koje nam mogu rasvetliti neke aspekte procedure glasanja za 

dostizanje opšte volje. Prvo, prema Dentu, Ruso nastoji da spreči da se među građanima stvaraju 

„frakcije i interesne grupe“108, zbog čega prilikom same procedure glasanja moraju biti 

zadovoljena tri važna uslova, a to su da „individue koje glasaju poseduju adekvatne informacije, 

                                                           
107 Ruso 1949: 27. 
108 Dent 2005: 137. 



44 
 

da izražavaju samo svoje mišljenje i da nemaju međusobnu komunikaciju pre samog glasanja“.109 

Kada su ova tri osnovna uslova zadovoljena, odnosno kada su ljudi dovoljno informisani, kada su 

šanse da među glasačima postoje frakcije manje, kada nema tiranije većine, kada ljudi mogu 

jednako i slobodno izraziti sopstveni stav, tada se povećavaju šanse da će rezultat našeg 

kolektivnog glasanja biti bliži onome što predstavlja opšte dobro za zajednicu. Međutim, da li su 

ova proceduralna ograničenja dovoljan uslov da to i postignemo? Kako Dent uviđa, njima, mada 

umanjujemo šansu da sama procedura glasanja bude izmanipulisana, takođe umanjujemo šansu da 

uopšte postignemo bilo kakvu saglasnost, uzevši u obzir ogromne individualne različitosti u 

pogledu stavova i preferencija.110 Dodatno, čak i ako pretpostavimo da je narod na ovaj način 

došao do nekakve saglasnosti, i dalje se možemo s pravom pitati kako bi znali da je saglasnost 

koja je postignuta zaista ono što je dobro za zajednicu, a ne samo slučajni zbir preferencija? 

Konačno, zbog toga, prema Dentu, odluke izglasane ovom procedurom ne mogu da pokažu razloge 

na osnovu kojih su građani u obavezi da ih poštuju ukoliko se ne slažu sa njima, a time se gubi i 

legitimnost izglasanih odluka.111 Određeni zakon ili pravilo može se smatrati produktom opšte 

volje samo ukoliko za svakog građana postoje dobri razlozi da ga prihvati, ukoliko je takva odluka 

zasnovana na zajedničkim razlozima, na razlozima koji su utemeljeni u potrebama koje svi kao 

članovi društva imamo.112 Jedino takve političke odluke mogu se smatrati legitimnim. 

 Zbog toga, potrebno je da celu proceduru razmotrimo iz druge perspektive, iz perspektive 

samih glasača. Bertram s pravom uočava da nije sam demokratski mehanizam taj koji pravi razliku 

između dostizanja opšte volje ili prostog većinskog odlučivanja, niti je sam po sebi dovoljan da 

                                                           
109 Ibid: 136-137. 
110 Ibid: 137. 
111 Ibid: 138-139. 
112 Ibid. 



45 
 

osigura da izglasani zakoni zaista predstavljaju opšte dobro.113 Sama procedura po spoljašnjoj 

formi mogla bi izgledati identično u oba slučaja. Pristup individua glasanju je, međutim, ono što 

može predstavljati presudnu razliku ova dva slučaja, zbog toga što će razlozi na osnovu kojih 

branimo svoje stanovište u jednom ili drugom slučaju biti drugačiji. Prilikom prostog većinskog 

glasanja ljudi će svoje preferencije zasnivati na ličnim razlozima, razlozima koje idu u korist samo 

pojedincima. Pri težnji ka dostizanju opšte volje, međutim, moramo se zapitati da li su naše 

preferencije zasnovane na razlozima koji se tiču svih nas. Zato, prema Bertramu, ideja opšte volje 

od građana zahteva da donošenju kolektivnih odluka pristupe iz jedne neutralne perspektive- da se 

distanciraju od svojih ličnih preferencija i sebičnih potreba i da se postave u nepristrasnu poziciju 

kako bi mogli da promisle i donesu zakone koji će se odnositi na sve, pa samim tim i na njih.114  

 Drugi važan aspekt donošenja ispravnih odluka pojedini autori smatraju da se nalazi u 

javnoj deliberaciji među glasačima. Ovo, međutim, nije jasno na prvi pogled, pogotovo uzevši u 

obzir to da opšta volja predstavlja metafizički, predefinisani standard koji nadilazi lične stavove i 

uverenja u pogledu toga šta je dobro za zajednicu.115 Dejvid Estlund Rusoovu koncepciju 

demokratije naziva jakim epistemičkim stanovištem koje pretpostavlja da na određena etička 

pitanja poput „čemu, kao politička zajednica treba da težimo?“ postoji nedvosmislen odgovor koji 

je nezavistan od same procedure odlučivanja. U tom smislu, naš jedini zadatak jeste da otkrijemo 

šta je to sadržaj opšte volje.116 Postavlja se, dakle, pitanje, na koji način bi javna deliberacija 

                                                           
113 Bertram 2012: 405. 
114 Ibid. 
115 U III glavi Društvenog ugovora koji nosi naziv „Može li opšta volja da greši“, nalazi se odeljak gde Ruso ističe 

kako „Opšta volja je uvek u pravu i uvek usmerena javnoj korisnosti; ali ne proizilazi i to da su odluke naroda uvek u 

istoj meri ispravne.“ Ruso 1949: 2. 
116 Estlund 1997: 183. 



46 
 

građana mogla pomoći u postizanju javnog interesa, kada je on na neki način već unapred određen 

i potpuno je nezavistan od bilo čijeg mišljenja ili uverenja u njegovu ispravnost? 

 Džejms Rusoovo stanovište tumači na sledeći način: On kaže da, prema Rusou, mada opšta 

volja treba da predstavlja krajnji cilj glasanja, „za određivanje specifičnog sadržaja opšte volje 

potrebna je slobodna razmena mišljenja, dok se konsenzus ostvaren kroz ovaj deliberativni proces 

posmatra kao najadekvatnija interpretacija opšte volje“.117 Džouns kod Rusoa uočava pet uslova 

potrebnih za ovu vrstu javnog prosuđivanja:  

1. Svi predstavnici koji odlučuju moraju biti zajedno, na istom mestu u isto vreme.  

2. Sva pitanja o kojima se odlučuje moraju biti formulisana na poseban način, u formi: 

„Da li verujete da je (...) u skladu sa javnim interesom? 

3. Uvek raspravljati o generalnim problemima, nikad o pojedinačnim. 

4. Nakon što su predstavnici čuli relevantne argumente, potrebno je da o problemu 

promišljaju „bez dalje međusobne komunikacije“ i da svako iznosi „samo sopstvene 

argumente.“ 

5. Do konačne odluke dolazi se glasanjem, pri čemu se svaki glas računa kao jedan.118 

 Kako Džouns navodi, ova proceduralna pravila deliberacije služe tome da minimiziraju 

mogućnost fokusiranja na lične interese građana prilikom većinskog odlučivanja i da uzmu u 

razmatranje i interese drugih građana.119 Striktno govoreći, mada iz čisto proceduralne perspektive 

nikada ne možemo biti potpuno sigurni da odluke do kojih smo došli istinski predstavljaju opšte 

dobro, čega je i sam Ruso bio svestan, jedini pouzdani pokazatelj da smo na dobrom tragu jeste taj 

                                                           
117 James 2011: 373. 
118 Jones 1987: 110. 
119 Ibid: 113. 



47 
 

da li smo, kao glasači, istinski uspeli da postavimo sebe u neutralnu poziciju i uzeli u obzir i 

interese drugih građana. Formalna ograničenja i uslovi koje nam proces javnog odlučivanja 

nameće, u izvesnom smislu nas primorava da usvojimo ovo javno gledište. Čini mi se, stoga, da 

javna deliberacija kod Rusoa može imati dvostruku ulogu u samom procesu odlučivanja. S jedne 

strane, ona bi umanjivala šanse za eventualno stvaranje frakcija i, s druge strane, omogućila bi 

nam jasniji uvid o perspektivi drugih građana, o njihovim potrebama i interesima. Jedan dobar 

primer izražavanja opšte volje koji daje Džouns jeste glasanje određene grupe građana protiv 

predloženog zakona uprkos uverenju da im takav zakon lično ne ide na štetu, ali na osnovu 

uviđanja da bi takav zakon mogao naškoditi drugim njihovim sugrađanima.120 Džejms smatra da, 

kada su ovi uslovi javne deliberacije zadovoljeni, odluke koje smo usvojili ne samo da će imati 

veću verovatnoću da se približe opštem dobru, već bi javna deliberacija kod Rusoa predstavljala i 

neku vrstu testa u pogledu toga da li naši stavovi zadovoljavaju uslov javnosti, to jest, da li bi bili 

prihvaćeni i poštovani od strane drugih građana iz njihove sopstvene perspektive. Zbog toga, kako 

Džejms zaključuje, slobodna razmena mišljenja koja se postiže prilikom deliberativnog procesa 

jedan je od najpouzdanijih odrednica specifičnog sadržaja opšte volje i mogućnosti postizanja 

konsenzusa među građanima.121 

 

2.2. Interpretacija zakona kao javnog uma građana 

 

 Do sada je u ovom radu dosta pažnje bilo posvećeno analizi nekih opštih načela Rusoove 

političke teorije, pokušaju da se što jasnije odredi pojam opšte volje kao glavni nosilac legitimnosti 

političkog poretka i mogućoj interpretaciji uslova koje je potrebno zadovoljiti da bi kroz formu 

                                                           
120 Ibid:112. 
121 James 2011: 373. 



48 
 

javnog glasanja bilo omogućeno njeno postizanje. Izvesno je da je Ruso, budući veliki pobornik 

zaštite individualne slobode, smatrao da opšta volja mora proizilaziti iz svih građana i da se mora 

postići putem procedure javnog odlučivanja. Proglašeni akti opšte volje, međutim, moraju takođe 

zadovoljiti određene uslove. Oni se moraju odnositi na sve građane i moraju svima biti opravdani. 

U nastavku ovog rada pozabavićemo se ovom drugom važnom temom, a to je prirodom i 

opravdanjem zakona koji proizilaze iz opšte volje. 

 U Društvenom ugovoru, Ruso naziva republikanskom svaku državu zanovanu na 

pravičnim zakonima, i to definiše kao jedino legitimno društveno uređenje.122 Zakonima, kako 

kaže, političko telo dobija „moć kretanja i volju“123, odnosno u društvu stvara poredak koji 

generiše građanska prava i obaveze u njenoj najopštijoj formi. Shodno svemu što smo do sada 

rekli, jasno je da je Ruso smatrao da pravični zakoni ne mogu biti nametnuti po nahođenju ili od 

strane bilo kojeg autoriteta, već moraju biti u skladu sa voljom naroda koji o njima odlučuje. Ruso 

zakone naziva „uslovima građanskog udruživanja“, a narod njegovim jedinim legitimnim 

uzajanim tvorcem i potčiniocem.124 Nije moguće, međutim, bilo koju odluku političkog tela 

proglasiti zakonom. Ruso kaže da “sam po sebi narod uvek hoće dobro, ali ga sam ne vidi uvek.“125 

On navodi da“ pojedinci vide dobro koje odbacuju; narod želi dobro koje ne vidi.“126 Za Rusoa, 

pravični zakoni moraju da se zasnivaju na uslovima jednakosti i slobode svojih građana, te stoga 

nikada ne mogu poticati od pojedinačnih volja, niti služiti da zadovolje pojedinačne interese. 

Potrebno je, nasuprot tome, da pravični zakoni predstavljaju akte opšte volje, a nikad produkt 

                                                           
122 Ruso 1949: 33. 
123 Ibid: 32. 
124 Ibid: 33. 
125 Ibid: 34. 
126 Ibid. 



49 
 

individualnog rasuđivanja ili interesa. Stoga, privatno rasuđivanje građana ne može biti 

reflektovano u ovoj opštoj formi zakona. 

 Kristofer Bertram smatra da bi prema Rusou „svaki „zakon“ koji bi odražavao privatno 

rasuđivanje individua predstavljao oblik tiranije koji bi nužno potčinjavao građane“ 127 i, stoga, 

gušio njihovu ličnu slobodu. Umesto toga, Ruso je smatrao da potčinjavanje zakonima i 

individualna sloboda nisu međusobno isključivi, i da su pravični zakoni, mada nisu zasnovani na 

privatnim interesima pojadinaca, u isto vreme u skladu sa njima. Zbog toga Bertram nudi 

interpretaciju Rusoovog shvatanja zakona kao javnog uma građana, predstavljenog u njegovoj 

kodifikovanoj formi.128  

 Privatni um građana prema Bertramu „odnosi se na lično rasuđivanje individue i usmeren 

je na sopstvene, sebične interese“129 Iz ove, možemo reći prirodne sklonosti da težimo sopstvenim 

interesima, naše privatno rasuđivanje ponekad se može naći u konfliktu sa onim što predstavlja 

opšte dobro zajednice. Ruso o privatnom rasuđivanju kaže sledeće: „Svaki pojedinac može, doista, 

kao čovek da ima svoju ličnu volju, suprotnu ili različitu od opšte volje u čijem stvaranju učestvuje 

kao građnin: njegov posebni interes može mu tražiti sasvim drugo nego što traži opšti interes.“130 

S druge strane, javni um je uvek usmeren na opšte dobro. Bertram, međutim, smatra da se javni 

um kod Rusoa ne može shvatiti u apsolutnom smislu, već samo relativno, prema grupi ljudi i 

institucionalnoj ulozi koju obavljaju, ili prema cilju na koji su usmereni.131 Ova relativnost, kako 

Bertram kaže, ogleda se u tome što ljudi prema Rusou mogu „posedovati različite identitete“132, u 

                                                           
127 Bertram 2018: 248. 
128 Ibid. 
129 Ibid: 249. 
130 Ruso 1949: 19. 
131 Bertram 2018: 249. 
132 Ibid: 249. 



50 
 

zavisnosti od pozicije u kojoj se nalaze ili perspektive iz koje prosuđuju o svojim potrebama, 

željama ili strahovima. Što je identitet „individualniji“, to je teže omogućiti uspostavljanje mirne 

koegzistencije među ljudima, smatra Bertram, jer su na tom nivou lične i sebične potrebe i težnje 

najizraženije, te je mogućnost sukobljavanja izvesnija.133 S druge strane, individuama pod 

apstraktnim i generalizovanim određenjima, poput „ljudskog bića kao takvog“, nedostaje dovoljno 

motivacije za realizaciju ciljeva i prevazilaženje problema.134 Identifikovanje osobe kao 

„građanina“ u tom smislu predstavlja idealnu poziciju za formiranje javnog uma kada je reč o 

pitanjima suživota u konkretnoj društvenoj zajednici, zbog toga je u isto vreme i dovoljno 

konkretno, jer društvenim pritiskom može motivisati ljude ka prevazilaženju sebičnih težnji, ali i 

dovoljno apstraktno, da usmeri ljude ka koegzistenciji u slobodi i jednakosti.135 Prema Dageru, 

ideja opšte volje fundamentalno počiva na ovoj dvostrukoj identifikaciji osoba, kao običnih ljudi 

i  kao građana. On kaže: „Po Rusoovom mišljenju, svako se može smatrati i čovekom - stvarnom 

osobom - i građaninom. U meri u kojoj smo ljudi, svaki od nas je jedinstven; svako od nas, 

odnosno, ima svoj poseban identitet i skup interesovanja. Međutim, koliko smo građani, mi smo 

slični po tome što smo članovi javnosti; i kao članovi javnosti delimo zajednički interes za dobrobit 

političkog tela. Svako, sledstveno tome, ima i poseban interes kao čovek i opšti interes kao 

građanin.“136 Iz ovoga se jasno vidi zašto poligon za formiranje opšte volje i javnog uma građana 

kod Rusoa uvek mora predstavljati konkretnu društvenu zajednicu sačinjenu od ljudi koji se svesno 

identifikuju kao građani. Oslanjajući se na Rusoove spise, možemo dodati da se Ruso zalagao da 

takva politička zajednica bude po obimu i broju stanovnika manja, kako bi se lakše omogućilo 

postizanje kolektivnog identiteta i moralnih principa, ali i kako bi javnost mogla biti bolje 

                                                           
133 Ibid: 250. 
134 Ibid. 
135 Ibid. 
136 Dagger 1981: 360. 



51 
 

informisana i lakše se posvetiti deliberaciji. Štaviše, to može objasniti zašto Ruso u Društvenom 

ugovoru posvećuje ceo jedan odeljak takozvanoj „građanskoj religiji“ kao nužnom uslovu za 

ostvarenje društvenog jedinstva. Građansku religiju Ruso opisuje kao osećaj poverenja u državu i 

voljne usmerenosti ka učestvovanju u deliberaciji zarad opšteg dobra zajednice.137 

 Bertram takođe uočava i analizira dva važna aspekta javnog uma koji su sadržani u 

Rusoovoj političkoj filozofiji. Prvi, proceduralni, o kojem je bilo dosta reči u prethodnom odeljku, 

tiče se kolektivnog odlučivanja građana, javne deliberacije i postizanja opšte volje.138 Rekli smo 

da su za Rusoa proceduralna ograničenja i uslovi javne deliberacije od ključne važnosti za 

obezbeđivanje perspektive sagledavanja javnog interesa, kao i umanjivanje mogućnosti stvaranja 

frakcija. Oni, kako Bertram primećuje, imaju takođe za cilj da glasače postave u neku vrstu 

rolsovskog „prvobitnog položaja“, situacije u kojoj će biti primorani da se postave u nepristrasnu 

poziciju i odbace polovična gledišta, čime će, kako Ruso misli, težiti da podrže one zakone koji 

predstavljaju javni interes građana.139 

 Drugi važan aspekt javnog uma tiče se javnog opravdanja već usvojenih zakona. Pravična 

procedura odlučivanja može povećati šansu da građani dostignu ono što bismo mogli nazvati 

sadržajem opšte volje koji bi bili formulisani kroz pravične zakone, ali javni um nalaže da takvi 

zakoni takođe moraju biti svima opravdani, odnosno, moraju se zasnivati se na razlozima koji bi 

bili prihvatljivi svim članovima zajednice. U Rusoovoj političkoj filozofiji, smatra Bertram, mogu 

se pronaći dva argumenta koji ukazuju na to da je Ruso ovaj aspekt opravdanja imao u vidu. 140 

                                                           
137 Ruso 1949: 105-106, Stupar 2014: 221. 
138 Bertram 2018: 251. 
139 Ibid: 253. 
140 Ibid: 254. 



52 
 

 Prvi argument se nalazi u Rusoovom čuvenom proglasu da „možemo biti u isto vreme 

slobodni i potčinjeni zakonima, pošto su oni samo registri naših volja“.141 Pošto su u građanskom 

stanju ljudi ti koji sami donose zakone kojima su dužni da se potčinjavaju, oni zadržavaju svoju 

moralnu slobodu, budući da nisu potčinjeni ničijom voljom osim svojom sopstvenom. Ruso je 

smatrao da, u pogledu konkretno izglasanih zakona, činjenica da su doneti sopstvenom slobodnom 

voljom građana opravdava potičnjavanje tim istim zakonima. S druge strane, zakoni koji nisu 

doneti na ovoj voluntarističkoj osnovi celokupne društvene zajednice ne mogu biti legitimni. 

„Budući da je svaki čovek rođen slobodan i gospodar samoga sebe“, kaže Ruso, „niko ne može 

bez njegovog pristanka da ga potčini, ma pod kakvim izgovorom to bilo.“142 Ruso čak ide korak 

dalje govoreći da, budući da su zakoni akti opšte volje, nemoguće je čak i govoriti o zakonima koji 

nisu doneti od strane naroda, jer „ono što jedan čovek, ma ko to bio, naređuje po svom nahođenju 

nije zakon“143, niti o nepravičnim zakonima, „pošto niko nije nepravičan prema samom sebi.“144  

 Drugi argument za opravdanje zakona nešto je šireg smisla i prema Bertramu odnosi se na 

Rusoovo generalno shvatanje republikanske slobode, kao slobode individua od proizvoljne volje 

drugih i zajedničkoj života u zajednici baziranoj na zakonima i odsustvu dominacije.145 Bertram 

smatra da se ovo opravdanje ne odnosi ni na kakav konkretan zakon, već da predstavlja princip za 

generalno opravdanje poštovanja zakona i republikanske slobode kao najbolje alternative u 

poređenju sa drugim društvenim uređenjima.146 Na ovom mestu je interesantno ukratko se osvrnuti 

na Rusoovo shvatanje individualne slobode shvaćene, ne kao nesputanost ili odustvo prepreka za 

ostvarenje sopstvenih želja, već kao poštovanje zakona koje smo sami izabrali. Zahvaljujući Isaiji 

                                                           
141 Ruso 1949: 33. 
142 Ibid: 82. 
143 Ibid: 33 
144 Ibid. 
145 Bertram 2018: 254. 
146 Ibid: 256. 



53 
 

Berlinu, u literaturi Rusoovo shvatanje slobode obično označavamo kao „pozitivno shvatanje 

slobode“, naspram njegovom negativnom određenju. „Negativna“ sloboda definiše se kao 

odsustvo prepreka, neometanost od strane drugih u ostvarenju sopstvenih težnji i želja.147 S druge 

strane, „pozitivna sloboda“ prema Berlinu proističe iz želje pojedinca da „bude svoj sopstveni 

gospodar“ i može se razumeti kao odsustvo potčinjenosti autoritetu ili kao autonomija.148 Ruso 

pod slobodom misli upravo na ovu duhovnu i moralnu oslobođenost od samovolje drugih. Prema 

njemu, biti slobodan ne odnosi se na odsustvo prepreka za ostvarivanje ciljeva, već na sposobnost 

autonomnog postupanja. Budući da Ruso jedinim legitimnim vladaocem smatra narod, ukoliko bi 

se građani pokoravali volji jednog čoveka ili neke povlašćene grupe ljudi, ne bi se mogli smatrati 

moralno slobodnim. Shodno tome, jedino slobodno postupanje jeste postupanje u skladu sa 

zakonima koje smo sami izabrali da sledimo. Otuda sledi Rusoova čuvena izjava da „opšta volja 

može primorati građane na poslušnost“, jer to znači „primorati ih da budu slobodni“.149 Opšta volja 

je, na neki način, sam izvor i uslov građanske slobode. Prema Rusou, istinski smo slobodni, ustvari, 

jedino kada smo podvrgnuti zakonima koji nas štite od proizvoljne dominacije drugih, a to su 

zakoni koje je proizvela opšta volja građana. Ova sloboda, kako kaže Ruso, jeste „uslov koji je 

temelj za funkcionisanje političke mašine i koji jedini daje zakonsku snagu građanskim 

obavezama, koje bi, bez toga, bile apsurdne, tiranske i podložne najvećim zloupotrebama.“150 Zbog 

toga, republikanska sloboda određena mogućnošću autonomnog učestovovanja u demokratskom 

procesu i deliberaciji predstavlja i uslov i opravdanje poštovanja državnih zakona. 

                                                           
147 Berlin 1992: 204-205. 
148 Ibid: 215. 
149 Ruso 1949: 20. 
150 Ibid. 



54 
 

 Možemo uočiti nekoliko važnih implikacija iz dosadašnjih razmatranja, ali i potencijalne 

prigovore Rusoovom stanovištu. Prvo, smatram značajnim Rusoov doprinos demokratskoj 

interpretaciji javnog uma time što je uspostavio određenu vezu između samog demokratskog 

procesa i rezultata glasanja. Prema Rusou, zakoni koji bi bili proglašeni samovoljom nekog 

autoriteta, čak i ako bi možda izražavali ono što predstavlja javni interes celokupne zajednice, ne 

bi izražavali javni um, jer ne bi bili rezultat slobodnog izbora i autonomije njenih građana. Nije, 

dakle, dovoljno da se u zajednici postignu odluke koje izražavaju opšte dobro; potrebno je takve 

odluke doneti na demokratski način i voljom svih građana. Bertram dodatno uočava da, čak da 

„građani ne uspeju da izglasaju ono što predstavlja najbolju mogući odluku u pogledu javnog 

interesa“, sam demokratski proces bi osigurao odbacivanje predloga koji bi značajno štetili 

zajednici ili dobrobiti njenih građana.151 Ovo stanovište, međutim, nailazi na nekoliko nejasnoća. 

Prvi, naočigledniji problem jeste da li je odgovor na politička pitanja koja se tiču dobrobiti 

zajednice uvek dostižan i da li je uvek predstavljen u ovako binarnom obliku? Mnoge odluke koje 

donosimo u političkom životu najčešće se čine kao da su samo odraz trenutnih stavova ili potreba 

zajednice, ili da su kontingentnog karaktera. Kako možemo pouzdano govoriti o opštoj volji kao 

o objektivnom standardu, nezavisnom od bilo čijih ličnih preferencija, ukoliko nemamo 

epistemički jasan kriterijum u pogledu toga šta je opšte dobro?152 Međutim, čak i kada bismo 

pretpostavili da takav objektivni standard zaista postoji, to otvara jednu drugu nedoumicu: naime, 

da li bi Ruso podrazumevao da članovi društva, ne samo da ponekad moraju prilikom glasanja 

izuzeti sopstvene interese, već moraju biti spremni da naškode sopstvenim interesima zarad opšteg 

dobra zajednice?  

                                                           
151 Bertram 2018: 256. 
152 Ibid: 254. 



55 
 

 Još jedan značajan, ali donekle upitan element Rusoove političke filozofije sadržan je u 

naglašavanju važnosti građanskog jedinstva za postizanje javnog uma. Svako stvaranje frakcija, 

prema Rusou, za posledicu bi imalo preovladavanje privatnog rasuđivanja pojedinaca ili grupa 

koje bi posledično vodile  raspadu i, konačno, potpunom uništenju političke zajednice. S druge 

strane, javni um nalaže da se građani dobronamerno upuste u kolektivni zadatak pronalaženja 

opšteg dobra zajednice i da se prilikom takvog rasuđivanja distanciraju od svojih ličnih interesa. 

Samo pod takvim uslovima moguće je, prema Rusou, ostvariti kolektivnu saglasnost. Ali, šta se 

dešava u slučajevima kada se, uprkos zajedničkoj angažovanosti ka postizanju opšteg dobra, 

mišljenja pojedinaca ili manjine razlikuju od većinskog stava? U nastavku je  potrebno razmotriti 

da li ovakvi slučajevi mogu predstavljati ozbiljnu prepreku ka uspustavljanju građanskog jedinstva 

kod Rusoa. 

 

2.3. Opšta volja i problem saglasnosti 

 

 U ovom odeljku pokušaćemo da odgovorimo na prethodno anticipirane prigovore 

Rusoovoj koncepciji opšte volje. 

 Prvi se odnosi na ulogu demokratske procedure u otkrivanju sadržaja opšte volje, koja 

objektivno izražava javni interes i dobro zajednice. Budući da je Ruso bio zastupnik jakog 

epistemičkog stanovišta u ovom pogledu, Bertram smatra da je Ruso suštinski ovu proceduru 

donošenja odluka takođe posmatrao kao “epistemičku po karakteru”.153 Da bi slikovito predstavio 

karakter procedure, on koristi alegoriju Ričarda Arnesona prema kojoj bi se članovi političke 

zajednice mogli uporediti sa timovima koji učestvuju u potrazi za skrivenim blagom. Dok svaki 

                                                           
153 Ibid. 



56 
 

od članova tima ima drugačije mišljenje u pogledu toga gde bi blago moglo biti sakriveno, blago 

se de facto nalazi na jednoj konkretnoj lokaciji, i na članovima tima je da to mesto pronađu. Iako 

im se mišljenja mogu razilaziti, svi žele da njihov tim “pobedi” i pronađe blago, i dobiće nagradu 

ako u tome uspeju, čak i ako se ispostavi da predlozi nekih od članova tima u pogledu lokacije 

nisu bili tačni.154 Na sličan način, smatra Bertram, Ruso je demokratsku proceduru odlučivanja 

posmatrao kao metod otkrivanja činjenica u pogledu opšteg dobra. Opšte dobro, poput blaga, čeka 

da bude otkriveno konačnom odlukom većine, koji se svesno upuštaju u demokratsku proceduru 

isključivo sa tim ciljem. Zbog toga, iako se kasnije može ispostaviti da manjinska mišljenja o 

opštem dobru nisu bila tačna, oni će takođe biti skloni da prihvate i povinuju se odlukama većine, 

jer će time i oni dobiti ono što je za njih najbolje i što ustvari žele, ili će barem za to legitimno biti 

prisiljeni. Čini se da ova alegorija zaista predstavlja adekvatnu interpretaciju Rusoovog sopstvenog 

stanovišta. On kaže: “Kada se u narodnoj skupštini predlaže jedan zakon, ono što se od nje traži 

nije baš to da li odobrava ili odbacuje predlog, već da li je ovaj saobrazan ili ne opštoj volji, koja 

je i njihova volja: dajući svoj glas, svako daje svoje mišljenje o tome; a iz broja glasova izvodi se 

izjava opšte volje. Kada, dakle, pobedi mišljenje protivno mome, to dokazuje samo da sam se bio 

prevario i da ono što sam smatrao kao opštu volju nije opšta volja. Da je moje lično mišljenje 

pobedilo, ja bih postao drugo, a ne ono što sam želeo; tek tada ne bih bio slobodan.“155 Možemo, 

međutim, uočiti da je ova tvrdnja donekle neplauzibilna. Opšte dobro zajednice ne predstavlja 

opipljiv entitet poput sakrivenog blaga i, kao što smo u prethodnim poglavljima objasnili, pravična 

procedura nas može samo približiti verovatnoći za postizanje tačnog odgovora, ali sama odluka ne 

može biti podvrgnuta nikakvoj epistemičkoj verifikaciji. Budući da Ruso nije ponudio nikakvu 

pouzdanu garanciju da će ljudi, uprkos poštovanju svih proceduralih pravila, zaista dostići 

                                                           
154 Ibid. 
155 Ruso 1949: 83. 



57 
 

objektivnu istinu u pogledu opšteg dobra, Bertram s pravom uočava da „nema razloga da građani 

koji se nađu u nadglasanoj manjini imaju razloga da veruju da naprosto nisu bili u pravu,“156 već 

„upravo suprotno, mogli su da budu u pravu i da, stoga, bivaju prinuđeni da se povinuju, ne 

sopstvenoj volji, već volji drugih ljudi, većine.“157  

 Iako Bertramov prigovor donekle smatram validnim—sam Ruso nije ponudio dokaz da će 

većinsko glasanje zaista voditi ispravnim političkim odlukama—mnogi savremeni interpretatori 

smatraju da Rusoovo stanovište nije neutemeljeno, i da je za njegovu tvrdnju moguće ponuditi 

matematičko objašnjenje, na primer uz pomoć teoreme porote. Teorema porote, koja je u svom 

izvornom obliku prvobitno izložena od strane francuskog matematičara i filozofa Kondorsea u 18. 

veku, u savremenim teorijama demokratije postala je popularni vid opravdanja takozvane 

„mudrosti mnoštva“.158 Teorema, u najkraćim crtama, glasi da mnoštvo ljudi bolje prosuđuje od 

pojedinaca i da, u situaciji kada veći broj ljudi odlučuje između dve alternative, od kojih je jedna 

objektivno ispravnija ili bolja, sa povećanjem učesnika proporcionalno se povećavaju i šanse da 

će grupa doneti bolju odluku. Sve što je neophodno je da učesnici zadovoljavaju dva osnovna 

kriterijuma: da glasaju nezavisno jedni od drugih, i da poseduju određeni nivo „kompetencije“, što 

u ovom slučaju znači da njihovo prosuđivanje mora biti takvo da postoji veća verovatnoća da će 

da glasaju za tačan odgovor, pre nego za njegovu netačnu alternativu.159 Neki filozofi, poput 

Grofmana i Felda, smatraju da Kondorseova teorema porote adekvatno predstavlja osnovnu 

Rusoovu ideju u pogledu toga kako se dolazi do sadržaja opšte volje većinskim odlučivanjem.160 

Prema njima, Kondorseovo i Rusoovo gledište sadrže uočljive sličnosti: na primer, prema oba 

                                                           
156 Bertram 2018: 255. 
157 Ibid. 
158 Dietrich, Spiekermann 2013: 87-88. 
159 Ibid. 
160 Grofman i Feld 1988: 570. 



58 
 

stanovišta cilj glasanja treba da predstavlja postizanje nekog objektivnog i ispravnog suda, a ne 

ispunjenje ličnih preferencija ili interesa. Kao što porotnici u sudu, prosuđujući predstavljene 

dokaze, nastoje da donesu pravičnu presudu u pogledu datog predmeta, tako se od građana u 

Rusoovoj političkoj teoriji očekuje da, zauzevši nepristrasno gledište, svesno teže da donesu 

najtačniju procenu o tome šta predstavlja opšte dobro zajednice.161 Takođe možemo uočiti da su u 

Rusoovoj političkoj filozofiji prisutni kriterijumi koji čine i osnovne premise na kojima se zasniva 

teorema porote: Prvo, Ruso je smatrao da u svakom datom trenutku postoji objektivno najtačniji 

odgovor u pogledu toga šta je u skladu sa opštom voljom, odnosno dobrom zajednice. Drugo, Ruso 

je naglašavao da potrebno je da glasači nezavisno jedni od drugih donose izbore i da ne stvaraju 

frakcije. Pod pretpostavkom da svaki član političke zajednice ima veću verovatnoću da pogodi 

odluku koja je više u skladu sa opštim dobrom, većinskim odlučivanjem bi šanse za dostizanje 

opšte volje bile poboljšane. Može se uočiti da bi nam Kondorseova teorema, takođe, mogla dati 

jasniji uvid u pogledu toga kako je Ruso posmatrao odnos između opšte volje i većinskog glasanja. 

Kao što je Ruso tvrdio, mada nam većina ne garantuje da će postignuta odluka sa apsolutnom 

izvesnošću biti ispravna, te je, stoga, nemoguće poistovetiti odluku većine sa opštom voljom, 

postoje plauzibilni razlozi da verujemo da bi veća grupa ljudi imala nemerljivo veću verovatnoću 

da donese ispravnu procenu u odnosu na sud nekolicine, što je upravo suština Rusoovog argumenta 

legitimnosti demokratske procedure i većinskog odlučivanja.162 

 Prema Kondorseovoj teoremi, problematične bi bile samo one situacije u kojima je 

verovatnoća glasača da će glasati za pogrešan izbor veća od polovine. Uporedivši sa Rusoovim 

stanovištem, u tim slučajevima većinska odluka može biti protiv opšte volje, i građani koji su 

                                                           
161 Ibid. 
162 Ibid. 



59 
 

predstavljali manjinu mogu biti pod nekim oblikom dominacije privatne volje većine.163 Smatram, 

međitim, da ovo ne predstavlja ozbiljan prigovor Rusou, već da može dodatno potkrepiti njegovo 

stanovište da su dobra informisanost građana, kompetencija i deliberacija od presudne važnosti za 

kvalitno funkcionisanje demokratije.  

 Možemo iz ovoga uočiti da bi jedan drugi slučaj mogao poremetiti pravičnu proceduru 

odlučivanja. On bi mogao biti uzdrman nepravičnim individuama, koje se svesno protive načelima 

javnog uma i nastoje da kroz javnu politiku zadovolje svoje lične, sebične preferencije i interese. 

Ruso navodi da, mada se opšta volja ne može uništiti, takve individue je mogu „potčiniti drugim 

voljama koje su jače od nje.“164 Postoji, ipak, način da se, uprkos sebičnim težnjama ljudi, kojih 

je Ruso svakako bio svestan, uvidi da je po zajednicu najbolje uspostaviti javnu politiku koja 

predstavlja dobro za sve građane. On kaže da „svako, odvajajući svoj interes od opšteg interesa, 

uviđa dobro da ne može sasvim da se odvoji od njega; ali njegov udeo u opštem zlu ne izgleda mu 

ništa u poređenju sa isključivo njegovim dobrom koje teži da prisvoji. Ako se izuzme ovo posebno 

dobro, on želi opštu korist radi sopstvene koristi isto tako žarko kao i svaki drugi.“165 Primer koji 

se u literaturi često navodi kako bi oslikao Rusoovu nit rasuđivanja opisuje ribare koji, videći jedne 

u drugima kao konkurenciju, nastoje da upecaju što više ribe za sebe, uprkos činjenici da, ukoliko 

pređu dozvoljene granice ribolova, to bi dovelo do istrebljenja populacije ribe i bi svi dugoročno 

mogli da ostanu bez ulova. Iako bi svaki od ribara voleo da je u prilici da bude jedini koji ima 

mogućnost da peca prekomerne količine ribe, dok se drugi ribari pridržavaju dozvoljenih granica, 

najoptimalniji ishod, koji bi zaštitio javni interes, jeste jednaka zabrana prekomernog ribarenja 

                                                           
163 Stupar 2014: 221. 
164 Ruso 1949: 81. 
165 Ibid. 



60 
 

svima.166 Prema Rusou, dakle, čak bi i sebični pojedinci uvideli da bi pravična i nepristrasna 

politika, koja je u skladu opštim dobrom, bila i u njihovom najvećem interesu. Uprkos tome, Ruso 

bi tvrdio da je najbolji metod za donošenje ispravnih odluka i znak „zdrave politike“ predstavljalo 

društveno jedinstvo, sloga i individualna težnja ka opštem dobru, nasuprot neslozi i raspravama, 

koja, kako kaže, nagoveštava premoć ličnih interesa i opadanje države.167 

 Još jedan prigovor koji vredi razmotriti tiče se naizgled paradoksalne situacije u kojoj bi se 

od individua potencijalno očekivalo da ponekad naškode sopstvenim interesima zarad opšteg 

dobra zajednice. Pre nego što obrazložimo mogući odgovor na ovaj prigovor, važno je podsetiti se 

Rusoovog naglašavanja važnosti jedinstva zajednice i njenih građana. Džons smatra da Rusoovo 

insistiranje na tome da država mora biti manja po obimu i broju stanovnika za pravilno 

funkcionisanje politike nije isključivo tehničke i funkcionalne prirode, već je takođe u bliskoj vezi 

sa razumevanjem opšteg dobra zajednice.168 Jedan od razloga je što je u velikim i heterogenim 

zajednicama jako teško pronaći zajedničku moralnu i političku osnovu sa kojom bi svi bili saglasni 

i koja bi bila u svačijem interesu. Nasuprot tome, u malim i homogenim zajednicama, pored toga 

što je mnogo lakše postići ovu vrstu konsenzusa, takođe postoji i povećana verovatnoća da bi se 

svaka promena unutar politike odražavala na veći broj građana, ili čak na celokupno stanovništvo. 

Drugi razlog nalazi se u tome što u malim zajednicama, pored toga što se članovi međusobno bolje 

poznaju, takođe su više povezani emotivnim vezama i skloniji da se saosećaju jedni sa drugima.169 

To, ne samo da bi građanima dalo bolje uvide u pogledu toga šta je opšte dobro za zajednicu, već 

bi ih postavilo u bolju poziciju prosuđivanja o tome kakvi zakoni bi drugima mogli da štete, i 

                                                           
166 Grofman i Feld 1988: 572. 
167 Ruso 1949: 81-2. 
168 Jones 1987: 113. 
169 Ibid. 



61 
 

nastojali bi da glasaju protiv njih. 170  Džejms, međutim, smatra da, s obzirom na Rusoovo 

shvatanje ljudske prirode, kojoj priznaje određenu dozu sebičnosti i egoizma, nikada ne bi 

očekivao od građana krajnji altruizam koji bi ih naveo da glasaju za one zakone koji bi, zarad sreće 

drugih, njima samima išli na štetu.171 Možemo dodati da bi takvo postupanje na neki način takođe 

bilo kontradiktorno pojmu opšte volje kao opšteg dobra svih članova zajednice, a nikada samo 

određene grupe ljudi. Citirajući Džonsa: „Opšte dobro zajednice ne podrazumeva jednostavno 

maksimiziranje zadovoljstva; to je maksimiziranje zadovoljstva podložno ograničenju, u 

najmanjem smislu da niko ne izgubi ništa što je prethodno već imao. (...) Da ponovimo, nije u 

zajedničkom interesu zajednice da bilo ko izgubi, bez obzira koliko bi se time mogla povećati 

ukupna količina zadovoljstva."172 U skladu sa Džonsovim razmatranjima, smatram da opšta volja, 

koja služi da sveobuhvatno predstavi ono što je svim građanima u najboljem interesu, ne bi 

podrazumevala situacije u kojima se od građana očekuje da podrže one predloge koji bi im mogli 

ići na štetu, uprkos potencijaloj društvenoj korisnosti. Zbog toga, iako se od građana očekuje da 

prilikom glasanja uzmu u obzir i interese svojih sugrađana, iz toga ne sledi da se od njih očekuje 

da izuzmu sopstvene interese. Suprotno, možemo reći da bi to na neki način protivrečilo samom 

pojmu opšte volje, koja se nikada ne može razumeti odvojeno od interesa ljudi koji žive u društvu 

i gde samo postojanje političke zajednice treba da garantuje njeno očuvanje.173 

 

2.4. Javni um kao test univerzalizacije: prelaz ka Kantu 

 

                                                           
170 Ibid:114. 
171 Ibid. 
172 Ibid: 114-115. 
173 Shklar 1969: 177. 



62 
 

 Neki savremeni interpretarori, poput Džejmsa i Neuhausera, nastojali su da preispitaju da 

li se javni um kod Rusoa, kroz koncepcije opšte volje i javnog opravdanja može se shvatiti kao 

test univerzalizacije subjektivnih principa, koji pronalazimo i u Kantovoj filozofiji.174 

 Neuhauser Rusoa svrstava među predstavnike ideje javnog uma. On uočava da za Rusoa 

svako rasuđivanje građana o opštem dobru poprima formu „javnosti“ jer ono zahteva od njih, ne 

da promišljaju o tome šta bi bilo dobro za celokupnu zajednicu kao kolektiv, već šta predstavlja 

dobro svakog njenog člana ponaosob. Ova perspektiva stavljanja građana u poziciju „svakoga“, a 

ne „svih“, prema njemu iziskuje od građana reflektivnu racionalnosti i predstavlja svojevrsni test 

univerzalizacije poput kategoričog imperativa, postavljanje individua u apstraktnu poziciju 

Kantovog zakonodavca. Opštu volju čini opštom to što, da bi prihvatili ili odbacili određeni zakon, 

građani sopstveno rasuđivanje podležu testu univerzalizacije u pogledu toga da li bi svi građani na 

koje se predloženi zakon odnosi delili njegovo mišljenje i na sličan način prosuđivali o njemu.175 

Neuhauser smatra da je ovo moguće ostvariti na racionalnim osnovama, time što će se građani 

postaviti u „javnu perspektivu“. Ova javna racionalnost, prema njemu, omogućiće da građani, 

uprskos sopstvenom egocentrizmu, uvide da pojedinačni interesi individua nemaju veću vrednost 

od interesa bilo bilo koje druge individue, odnosno, da ničije dobro, uključujući i svoje sopstveno, 

nije važnije od bilo čijeg tuđeg dobra.176 Mada je Ruso naglašavao važnost međusobne bliskosti 

građana zarad razvijanja saosećajnih sposobnosti da se jasnije postavimo u perspektivu drugih, 

čini se, kako Neuhauser zaključuje, da se postavljanje individua u ovako javnu perspektivu odvija 

isključivo na racionalnim osnovama, što nas ponovo približava Kantovom stanovištu: „Jer, pri 

konsultaciji razuma o principima po kojima treba živeti, sve što se čini da je potrebno jeste neka 

                                                           
174 James 2011, Neuhouser 2008. 
175 Neuhouser 2008: 197-198. 
176 Ibid: 199. 



63 
 

vrsta misaonog eksperimenta koji bi pojedinac trebalo da bude sposoban da sam preduzme: on 

samo treba da zamisli sprovođenje predloženog predloga i zatim razmotri kako bi takva mera 

uticala na interese svakog pojedinca.“177 To, kako kaže, od pojedinaca zahteva da se, barem 

trenutno, distanciraju od svojih ličnih impulsa i htenja i da se postavi u univerzalnu perspektivu, 

time tumačeći da za Rusoa, um građana prvenstveno ima ovaj javni karakter.178 

 Džejms, nasuprot Neuhauseru, smatra da presudnu ulogu u formiranju moralnog 

rasuđivanja kod Rusoa ne predstavlja racionalno rasuđivanje, već upravo afekti poput osećanja 

sažaljenja, i da je izražavanje ovih osećanja ono što omogućava građanima da se najbolje postave 

u tuđe perspektive i prilikom deliberacije, uzmu u obzir i njihovo dobro.179 Za razliku od Kanta, 

koji političko rasuđivanje posmatra kao isključivo racionalno u osnovi, Ruso govorni jezik, koji 

predstavlja suštinu demokratije, vidi kao formu ekspresivnog izražavanja ljudskih potreba, 

strahova i htenja, a ne „pažljivo razmotrenih mišljenja“.180 Svoje stanovište Džejms potkrepljuje 

ukazom na to da je kod Rusoa proces do kojeg uspostavljamo zakone, koje možemo okarakterisati 

kao racionalne principe, nezavistan od samih zakona. Uprkos tome što je Ruso smatrao da razum 

u ovom procesu otkrivanja zakona ima važnu ulogu, smatra Džejms, presudnu ulogu u procesu 

otkrivanja opšte volje zauzimaju upravo afektivni elementi individua, posebno osećanje 

sažaljenja.181 Usled toga što ideja javnog uma naglašava važnost reflektivnog rasuđivanja u 

obrazovanju stavova u pogledu opšteg dobra, a ne rasuđivanje uzrokovano afektima, Džejms 

smatra da se Ruso ne može smatrati predstavnikom ideje javnog uma.182 

                                                           
177 Ibid:202. 
178 Ibid: 196. 
179 James 2011: 372, 374. 
180 Ibid: 382. 
181 Ibid: 373-4. 
182 Ibid: 374. 



64 
 

 

2.5. Zaključak 

 

 Činjenica da je Ruso ljudsku prirodu pored racionalne video i kao afektivnu, smatram, ipak, 

da ne umanjuje Rusoov doprinos ideji javnog uma, koji uprkos tome ostaje značajan. Ruso od 

građana iziskuje da se postave u „javnu perspektivu“ i uzmu u obzir potrebe i interese drugih 

građana. Moguće je da su, prema Rusou, za tu mogućnost u jednoj meri odgovorni osećanja 

saosećanja ili sažaljenja, iako smatram da Ruso takva osećanja suštinski nije posmatrao kao 

iracionalne impulse, već kao društvenu sklonost koja se može posmatrati kao produkt ljudske 

racionalnosti i načina izražavanja. Ruso je članove političke zajednice prvenstveno posmatrao kao 

slobodne i jednake individue, sposobne za racionalno rasuđivanje i refleksiju. Ruso nije poricao 

društveni pluralizam, ali predstavlja jednog od prvih filozofa koji su nastojali da temeljno objasne 

kako je moguće da u demokratskom društvu, uprkos individualnim razlikama, građani pronađu 

jedinstvenu politiku koja će svima biti prihvatljiva i koja će biti u saglasju sa opštim dobrom 

zajednice. Takođe, Ruso je prepoznao značaj deliberacije i javnog opravdanja političkih odluka i 

mogućnost da takve odluke budu prihvatljive svima na koje se odnose, kao jedan od zahteva na 

kojima se ideja javnog uma suštinski temelji. Pojedini autori Rusoov doprinos ideji javnog uma 

vide u prepoznavanju „političke autonomije“. Politička autonomija kod Rusoa ogleda se u ideji da 

su građani autonomni u onoj meri u kojoj poštuju zakone koji su opravdani razlozima koji su 

prihvatljivi svima i izabrani od strane svih na temelju slobode i jednakosti.183 Rusoovo opravdanje 

zakona, kao izraza opšte volje, iziskuje reflektivnu racionalnost i univerzalno opravdanje, koje liči 

na kantovki test univerzalizacije moralnih i političkih principa, iako ne sasvim sistematizovan kao 

                                                           
183 Neufeld 2022:  1. 



65 
 

što je slučaj kod Kanta. Iako osećanja poput saosećanja mogu biti važni za pozicioniranje građana 

u „javnu perspektivu“, čini mi se da je priroda opravdanja političkih odluka kod Rusoa suštinski 

racionalna, budući da od građana iziskuje da se, prilikom racionalne deliberacije o principima koji 

trebaju biti usvojeni, ograde od svojih ličnih stavova i interesa, i umesto toga usresrede na 

prepoznavanje onoga što je dobro za celokupnu zajednicu. Na kraju, kao što je ranije pomenuto, 

Ruso predstavlja značajan doprinos demokratskoj interpretaciji javnog uma usled prepoznavanja 

veze između samog demokratskog procesa i opšte volje, time postulirajući neke od osnovnih 

principa na kojima se temelji liberalna politička tradicija. Prema Rusou, da bi se odredio specifičan 

sadržaj opšte volje, uslov je da se to dogodi u javnom forumu. Stoga bi javna deliberacija kod 

Rusoa predstavljala neku vrstu testa u pogledu toga da li ti naši stavovi zadovoljavaju uslov 

javnosti, to jest, da li bi bili prihvaćeni i poštovani od strane drugih građana iz njihove lične 

perspektive. 

  



66 
 

3. Kant o javnoj upotrebi uma 

 

 Uprkos tome što se, imajući u vidu period u kojem je živeo i stvarao, Kant može 

okarakterisati predstavnikom teorije društvenog ugovora i nemačkog prosvetiteljstva 18. veka, 

širina i domen njegove filozofije daleko prevazilaze ovaj vremenski period i epohu. Svojevrsna 

revolucija dotadašnje ljudske misli koja se, zahvaljujući Kantu, odigrala u oblastima 

epistemologije, etike, estetike i politike, ne samo da je uzrokovala preokret sopstvenog doba i, 

kako Isaija Berlin s pravom primećuje, „utisnula pečat na celokupan romantičarski pokret u 

Nemačkoj i izvan njenih granica“184, već aktivno nastavlja da odražava uticaj u filozofskim, ali i 

društvenim i političkim institucijama savremenog sveta. Tako Kantove ideje međunarodnog prava 

i pacifizma možemo prepoznati u mnogim institucijama i aktima 20. veka, poput Lige naroda, 

Međunarodnog suda pravde i Povelje Ujedinjenih nacija185, a njegovo shvatanje autonomije i 

kategoričkog imperativa u Teoriji pravde navodi se kao osnov opravdanja principa pravde Džona 

Rolsa, jednog od kod najistaknutijih savremenih filozofa.186 

 Nema sumnje da je najveći uticaj na ideju javnog uma, predstavljenoj u Rolsovom 

Političkom liberalizmu, izvršio upravo Kant. Ustvari, možemo reći da elementi Kantove političke 

koncepcije o slobodi, republikanizmu i autonomiji, zajedno sa razlikovanjem javne i privatne 

upotrebe uma, predstavljaju najveći doprinos razumevanju javnog uma u njegovom savremenom 

kontekstu. Među predstavnicima teorije društvenog ugovora do sada razmatranim u ovom radu, 

Kant se, svakako, najsistematičnije približio nekim teorijskim odredbama kasnije povezanim u 

ono što u današnjosti podrazumevamo, ne samo pod idejom javnog uma, već i pod drugim 

temeljnim načelima liberalizma i demokratije savremenih političkih zajednica. Kako bismo što 

                                                           
184 Berlin 2012: 81. 
185 Videti: Musian 2018. 
186 Videti: Rols 1998: 235-241. 



67 
 

jasnije objasnili Kantov doprinos razvoju ideje javnog uma, nastojaćemo da u nastavku ukratko 

predstavimo one elemente Kantove političke filozofije koji za ovu temu imaju najveći značaj. 

 

3.1. Politički kategorički imperativ, javno pravo i odnos između politike i etike 

 

 Dve dobro poznate oblasti u kojima se još uvek jasno prepoznaje Kantov uticaj u 

današnjosti su etika i politika, koje kao delovi njegove praktične filozofije predstavljaju 

sistematične i složene sisteme koji nastoje da objasne, ne samo osnove ispravnosti individualnog 

postupanja i morala, već i široki spektar pojmova kao što su sloboda, autonomija, pravda i 

legitimnost. Iako su kod Kanta etika i politika u najširem smislu isprepletane i suštinski se jedna 

na drugu nadovezuju, Kant u „Metafizici morala“ pravi razliku između ove dve sintetičko-apirorne 

discipline nazivajući ih naukom o vrlini i naukom o pravu.187 U delu koji se odnosi na pravo, Kant, 

pretpostavljajući slobodu kao prirodno ljudsko pravo, nudi definiciju opšteg zakona prava, koje 

nam ujedno može poslužiti kao primer jasnijeg razgraničenja domena etike i filozofije politike. 

Opšti zakon prava u imperativnoj formi glasi: „Delaj spolja tako da slobodna upotreba tvoje 

samovolje može da postoji zajedno sa slobodom svakoga po nekom opštem zakonu.“188 Zatim 

Kant definiše političku slobodu i o njoj govori kao o „nezavisnosti od samovolje nekog drugog 

koja prisiljava, ukoliko ona može da postoji zajedno sa slobodom svakog drugog po nekom opštem 

zakonu.“189 Prva stvar koja se iz ovih određenja može uočiti je da je sloboda kojom se filozofija 

politike bavi spoljašnja sloboda, odnosno da se tiče isključivo našeg postupanja prema drugima, a 

ne našim namerama ili motivima. Druga uočljiva stvar je da princip prava poseduje apriorni 

                                                           
187 Kant 1993: 31, 181. 
188 Ibid: 33. 
189 Ibid: 39. 



68 
 

karakter jer predstavlja reformulaciju kategoričkog imperativa kao vrhovnog moralnog zakona, u 

slučajevima kada su naše radnje „praktičkim relacijama povezane sa drugima“190, odnosno, kada 

na neki način utiču na druge. Poput kategoričkog imperativa koji postavlja standard za moralno 

prosuđivanje, Kant smatra da politički zakoni takođe potiču od uma. Za razliku od moralnog 

kategoričkog imperativa, međutim, princip prava nalaže da naše lične pobude i motivi ne mogu 

predstavljati osnov poštovanja društvenih zakona, već „opšti zakoni“ imaju  cilj da regulišu naše 

postupanje prema drugima. U tome Kant vidi, kako nužnost zakona koji omogućuju koegzistiranje 

slobodnih ljudi, ali i legitimno pravo na prinudu koja, prema Kantu, predstavlja „sprečavanje neke 

prepreke slobode.“191  

 U pogledu prelaska iz prirodnog stanja u društveno uređenje, možemo reći da Kant poput 

svojih prethodnika kao jedan od glavnih razloga vidi u očuvanju prirodnog ljudskog prava na 

slobodu, iz kojeg proističu različita privatna prava. Ovde je, ipak, potrebno napraviti dodatno 

pojašnjenje. Prirodno stanje, prema Kantu, predstavlja sferu privatnih prava.192 U teorijskom 

smislu, privatna prava bi trebalo da postoje i van društvene zajednice. Ono što je nemoguće u 

prirodnom stanju, međutim, a što dobijamo u državnom uređenju, jeste konstituisanje javnog 

prava, koje ima za cilj uređenje društvnih institucija koje bi štitile privatna prava građana, 

regulisalo odnose između građana i države, kao i međunarodne odnose između samih država. 

Javno pravo Kant definiše kao „skup zakona za koje je potrebno opšte objavljivanje da bi proizveli 

neko pravno stanje.“193 Drugim rečima, javno pravo ne proširuje domen privatnih prava, već samo 

ima za cilj njihovu institucionalnu zaštitu. Kant u pogledu razlikovanja privatnog i javnog prava 

                                                           
190 Weinstock 1996: 394. 
191 Kant 1993: 34. 
192 Ibid: 108. 
193 Ibid: 113. 



69 
 

kaže da: „Ovo (stanje javnog prava) ne sadrži više ili drugih dužnosti ljudi među sobom nego što 

se može zamisliti u onome; materija privatnog prava je upravo ista u oba stanja. Zakoni ovog 

poslednjeg tiču se, dakle, samo pravne forme zajednice u pogledu koje se ti zakoni moraju nužno 

zamišljati kao javni.“194 Pogrešno je, međutim, izvesti zaključak da su kod Kanta razlozi za 

stupanje u društveni ugovor konsenkvencijalističkog, ili, čak, empirijskog karaktera. 

Institucionalna zaštita privatnih prava za Kanta ne predstavlja samo potencijalnu prednost koju 

dobijamo stupanjem u društvenu zajednicu, već stupanje u državu i konstituisanje janog prava 

predstavlja nužnost samog njihovog očuvanja. Prema Kantu, „pravno stanje je onaj odnos među 

ljudima koji sadrži uslove pod kojima jedino svako može doći do svog prava, a formalni princip 

mogućnosti toga, posmatran prema ideji neke opšte zakonodavne volje, zove se javna pravda.“195 

Artur Ripštajn primeću je da je u prirodnom stanju nemoguće očuvanje privatnih prava iz tri 

razloga: Prvi razlog je u tome što je u prirodnom stanju ustvari nemoguće steći pravo na bilo šta, 

jer „su stečena prava moralno neophodno proširenje slobode.“196 Drugo,  kako kaže, „prava su 

nužno prinudna- pravo je pravo na prinudu.“197 Međutim, „u prirodnom stanju je nemoguće 

prinudno nametnuti prava.“198 Treći razlog je možda i najočigledniji: budući da su svi jednaki, 

„primena privatnih prava na pojedince može se odrediti samo prema standardima koji nisu 

uspostavljeni jednostrano. Ali takav objektivni standard ne može se uspostaviti u prirodnom 

stanju.“199 „Lek se za ove tri manjkavosti“, kako Ripštajn kaže, „nalazi su institucijama koje 

                                                           
194 Ibid: 108. 
195 Ibid: 107. 
196 Ripstein 2009: 146. 
197 Ibid. 
198 Ibid. 
199 Ibid. 



70 
 

poseduju moralne moći koje sami pojedinci nemaju.“200 Kakve su to institucije koje mogu 

konstituisati javno pravo?  

 Kant u „Metafizici morala“ izdvaja tri forme javnog prava. To su državno pravo, 

međunarodno pravo i kosmopolitsko pravo.201 U ovom odeljku posebno ćemo se usresrediti na 

građansko pravo, koje se ogleda u Kantovom shvatanju republikanizma. U svom drugom spisu, 

Večni mir, Kant u odeljku posvećenom prvom definitivnom članu večnog mira izjavljuje da 

„građanski ustav u svakoj državi treba da bude republikanski.“202 Takav ustav, prema Kantu, 

zasnovan je „prvo: na principima slobode svih članova jednog društva (kao ljudi), drugo: na 

načelima zavisnosti svih od jednog jedinog zajedničkog zakonodavstva (kao podanika) i treće: na 

zakonu jednakosti svih (kao građana).“203 Kant političku slobodu u republikanskom uređenju 

definiše kao „ovlašćenje da se ne pokoravamo nikakvim spoljašnjim zakonima do onima za koje 

smo dali svoju saglasnost.“204 To znači da, s jedne strane, svi zakoni koji se donose u društvu 

moraju predstavljati odraz volje i pristanka građana i, s druge strane, pretpostavljaju obavezu u 

pogledu njihovog poštovanja. Kant slobodi pridodaje princip jednakosti, koji određuje kao „odnos 

među građanima  prema kome ne može niko drugoga bilo na šta pravno obavezati, a da se 

istovremeno ne podvrgne zakonu, i da ne bude moguće njega na isti način uzajamno obavezati.“205 

Na kraju, princip pravne zavisnosti je, kako kaže Kant, „već sadržan u pojmu državne 

ustavnosti“206, i predstavlja prava koja su „ljudima prirođena, nužno im pripadaju i ne mogu se od 

njih odvojiti.“207 Jedno od suštinskih obeležja republikanskog sistema je, prema Kantu, 

                                                           
200 Ibid. 
201 Kant 1993: 113. 
202 Kant 1936: 31. 
203 Ibid. 
204 Ibid. 
205 Ibid. 
206 Ibid. 
207 Ibid. 



71 
 

razdvajanje zakonodavne, sudske i izvršne vlasti: „Republikanizam je državni princip koji traži da 

izvršna vlast u državi bude odeljena od zakonodavne. Despotizam postoji tamo gde država 

samovoljno provodi zakone što ih je ona sama dala, dakle javna volja ukoliko njome vladar rukuje 

kao svojom privatnom.“208 Prema Ripštajnu, Kant ovim želi da kaže da postulat javnog prava 

nalaže da privatne interakcije između građana, pod pretpostavkom njihove jednakosti i slobode, 

mogu biti pravične samo kada su regulisane kroz javne institucije koje predstavljaju i zastupaju 

javnu volju i perspektivu, a ne bilo kakve pojedinačne interese ili poglede.209 Prema Kantu, ova 

javna perspektiva institucija trebalo bi da bude garantovana pravičnim zakonima. Ripštajn kaže: 

„Njegova osnovna strategija je da pokaže da pravični uslovi mogu dati autoritet zakonima, a ne 

ljudskim bićima, tako da postupci konkretnih ljudi u donošenju, sprovođenju i primeni zakona 

mogu biti izvršenje javne, a ne privatne moći i volje.“210 Razdvajanjem zakonodavne i izvršne 

vlasti, institucije, za razliku od pojedinaca, prema Ripštajnu poseduju ovu mogućnost, jer 

sprečavaju prevagu bilo čije privatne volje u javnim sporovima.211 Međutim, problemi koje Kant 

mora da prevaziđe tiču se jaza između pojedinaca i zakona, odnosno privatnog rasuđivanja građana 

i zakona koji treba da predstavljaju javnu volju. Problem se ukratko može predstaviti na sledeći 

način: Zakoni, prema Kantu, kao oličenje javnog prava, poseduju legitimnost upravo zbog toga što 

se razlikuju od pojedinačnih sudova ili stanovišta, iako su, u isto vreme, u skladu sa njima i 

podjednako treba da zastupaju svačija privatna prava i interese. Kako je, međutim moguće da 

garantujemo da će zakoni posedovati ovu javnu formu i univerzalnu perspektivu, ukoliko treba da 

budu ustanovljeni od strane individua, ako one same nisu u mogućnosti da zauzmu ovu 

perspektivu? Drugi problem, koji je donekle u vezi sa prethodnim, tiče se vršenja javnih funkcija. 

                                                           
208 Ibid: 33. 
209 Ripstein 2009: 182-183, 191-192. 
210 Ibid: 191. 
211 Ibid. 



72 
 

Kako Ripštajn primećuje, „pobude javnog autoriteta razlikuju se od pobuda bilo kojeg građana 

ponaosob.“212 Postavlja se pitanje kako je to moguće, s obzirom na to da Kant „nijedan od 

argumenata ne zasniva na tvrdnji da su zvaničnici sposobni da urade bilo šta povrh sopstvene 

procene, niti da zauzmu nekakvu kosmičku tačku gledišta.“213 U narednom poglavlju nastojaćemo 

da odbranimo stav prema kojem Kant može koherentno prevazići ove probleme. 

 

3.2. Razlika između javne i privatne upotrebe uma 

 

 Jedan od značajnijih Kantovih tekstova iz filozofije politike, Odgovor na pitanje: Šta je 

prosvećenost, počinje čuvenom izjavom koja ukratko opisuje, ne samo suštinu Kantovog 

filozofskog stanovišta, već, možemo reći, i čitavu epohu prosvetiteljstva: „Sapere aude! Imaj 

hrabrosti da se služiš sopstvenim razumom!“214 Kant je, kao što je dobro poznato, u duhu 

prosvetiteljstva smatrao da ispravnim korišćenjem intelektualnih moći možemo, ne samo spoznati 

svet u kojem živimo, već ga i pravilno urediti i unaprediti, konstituišući okvire, kako privatnog 

života i ispravnog moralnog delanja, tako i javnog političkog života čitave zajednice. Kako 

izjavljuje u Kritici čistog uma, naš um nas primorava da „potražimo sebi spokojstvo u nekom 

zakonodavstvu . . . I da se potčinimo sili zakona koja našu slobodu ograničava samo zato da bi 

mogla postojati u isto vreme sa slobodom svakog drugog čoveka.“215 Međutim, prema Kantu u 

ove slobode „spada i ta sloboda da svoje misli u svoje sumnje, koje sami ne možemo rešiti, smemo 

da izložimo javnoj oceni.“ „Ta sloboda“, prema Kantu, „potiče već iz praosnovnog prava 

ljudskoga uma, koji ne priznaje nikakvog drugog sudiju već opet samo ljudski um u kome svaki 

                                                           
212 Ibid. 
213 Ibid. 
214 Kant 1974: 43. 
215 Kant 1990: 451. 



73 
 

ima pravo glasa; i pošto od ovog uma zavisi svaki napredak za koji smo mi prema našem stanju 

sposobni, to nam je jedno takvo pravo svetlo i niko nam ga ne sme ograničavati.“216 Zbog čega je 

Kant, uprkos njegovoj zakonodavnoj funkciji, insistirao na ovom slobodnom i „javnom karakteru“ 

uma koji, prema Postemi, ustvari predstavlja i njegovo suštinsko obeležje? 217 Odgovor možemo 

naslutiti ukoliko uzmemo u obzir neka šira shvatanja Kantove političke filozofije. Kako 

Čembersova uočava, „Kant nije bio mnogo zabrinut činjenicom postojanja društvenog pluralizma 

u istom smislu kao što je bio Hobs. Hobs je brinuo da bi neslaganje dovelo do nemogućnosti 

uspostavljanja društvenog uređenja. Kant je smatrao da bi neslaganje vodilo poboljšanju 

društvenog uređenja.“218 Ukratko, pluralizam pretpostavlja da ljudi imaju sopstvene koncepcije 

dobra, te stoga neslaganje u društvu u kojem vlada pluralizam može nastati kao posledica toga što 

ljudi često mogu imati različita shvatanja toga šta je dobro za zajednicu i kako treba urediti 

društvene institucije. Međutim, nasuprot Hobsu, koji je, usled pesimističnih pretpostavki o 

ljudskoj prirodi i ishoda racionalnosti, rešenje mogućeg neslaganja u društvu video u 

uspostavljanju apsolutnog autoriteta koji će predstavljati vrhovnog arbitra u svim međusobnim 

sporovima, Kant je smatrao da je um taj koji nam može iznedriti jedinstvene odgovore na pitanja 

koja se tiču našeg zajedničkog društvenog života. On je smatrao da rasprava i neslaganje ne 

predstavljaju nužno prepreku, već suprotno, mogu poslužiti u prevazilaženju problema neslaganja 

i nejasnoća u društvu i doprineti konačnim odgovorima po pitanjima praktičnog postupanja.219 

Prema Kantu, ljudi su suštinski autonomna i slobodna bića, i ta sloboda „od samovolje drugih“ 

mora se zaštititi i u društvu, kako uostalom i nalaže osnovni princip prava. Zbog toga, cilj 

zakonodavnog sistema je isključivo uspostavljanje formalnih uslova za zaštitu privatnih prava 

                                                           
216 Ibid. 
217 Postema 1995: 43. 
218 Chambers 2009: 359. 
219 Ibid. 



74 
 

građana, onoga što Čembersova naziva „sistemom jednake nezavisnosti“.220 Interesantno je to da, 

prema Čembersovoj, upravo ove pretpostavke Kantove političke filozofije mogu poslužiti kako bi 

se izbegle neke od nepovoljnih implikacija društvenog pluralizma poput teškoća u postizanju 

konsenzusa u pogledu društvenog dobra, zbog toga što isključuju sreću, blagostanje, ili interese 

kao validnu osnovu prava, a što najčešće predstavlja povode međusobnog neslaganja u društvu, i 

umesto toga kao osnovu opravdanja zakona  vidi u ovom „apstraktnom, formalnom i univerzalnom 

uslovu.“221 „Zakoni“, kako Čembersova kaže, prema Kantu „nisu tu da bi nas učinili srećnima; 

zakoni postoje da bi nas učinili jednako slobodnima.“222 Međutim, Čembersova ne smatra da je 

Kant bio zastupnik ideje o „minimalnoj državi“, već da se Kantova koncepcija prava može 

okarakterisati kao demokratska u smislu javnog uma, jer se zasniva na pretpostavkama „dubokog 

poštovanja za izbore autonomnih osoba.“223 U skladu sa Čembersovim zaključkom, smatram da je 

Kantov poduhvat bio više liberalnog karaktera, naime, ne da suzi domen prava na minimalno 

uplitanje u živote pojedinaca, već da obezbedi široko formalno zakonodavno polje za očuvanje 

individualnih sloboda. 

 Naravno, jedna od suštinskih odlika zakonodavstva jeste mogućnost njegovog prisilnog 

nametanja, koje se može sukobiti sa slobodom. Zbog toga, slično kao Ruso, Kant je smatrao da 

jedini koji mogu ograničiti našu slobodu i podvrgnuti nas nekakvom zakonodavstvu jesmo mi 

sami, ili, Kantovim rečima, to su „naše vlastite samozakonodavne volje“.224 Odgovor na to kako 

treba ispravno živeti prema Kantu postoji, i njegovo pronalaženje je zadatak uma. Ali, kako 

Čembersova zapaža, „Iako odgovor na političko praktično pitanje ’šta treba da radimo’ sledi iz 

                                                           
220 Ibid: 360. 
221 Ibid: 360-361. 
222 Ibid: 361. 
223 Ibid. 
224 Kant 1993: 118. 



75 
 

uma, Kant ne bi mogao da kaže da države generalno imaju ideju o tome kako treba da vladaju. 

Zbog toga, u političkim pitanjima postoji praktična potreba za kritikom, raspravom i 

komunikacijom, kako bismo ispravili greške i usmerili državnu politiku bliže ka tačnom 

odgovoru.“225 Može se reći da, prema Kantu, test da li je neki zakon pravičan ili ne, predstavlja 

test univerzalizacije. Pošto se ova univerzalizacija odvija na čisto racionalnim osnovama, smatra 

Čembersova, ne možemo se mnogo osloniti na empirijsku evidenciju u vidu upitnika, kolektivnog 

postupanja ili čak čiste procedure glasanja.226 Ustvari, Čembersova smatra da je jedini način da se 

testira njena ispravnost u javnoj raspravi i deliberaciji.227 U tom smislu možemo reći da prema 

Kantu, sloboda izražavanja i misli predstavlja sam uslov legitimnosti zakona i da, bez testa javne 

rasprave, univerzalizacija političkih odluka ostaje samo prazan i apstraktan koncept koji se ne 

može razgraničiti od samovolje političkog autoriteta. Način na koji građani pristupaju javnoj 

političkoj raspravi, međutim, prema Kantu mora se razlikovati od njihovog svakodnevnog 

rasuđivanja kao podanika i građana koji poseduju određena zaduženja i obaveze.  

 Tu stupa na snagu razlikovanje javne i privatne upotrebe uma koju Kant pravi u tekstu 

Odgovor na pitanje: Šta je prosvećenost? Privatna upotreba uma, prema Kantu, odvija se kada 

vršimo neku zvaničnu službenu dužnost: „Privatnom upotrebom nazivam onu koju on od svoga 

uma sme da čini u izvesnim građanskim dužnostima, ili službama, koje su mu poverene.“228 Kant 

kao primer privatne upotrebe uma navodi primer sveštenika koji, kada obavlja svoju službenu 

dužnost, propoveda i izlaže verska učenja u skladu sa zvaničnom doktrinom čiji je predstavnik.229 

Javna upotreba uma, s druge strane, jeste upotreba uma pojedinaca kao „učenjaka koji se obraća 

                                                           
225 Chambers 2009: 360. 
226 Ibid: 361. 
227 Ibid. 
228 Kant 1974: 44. 
229 Ibid: 45. 



76 
 

čitavoj naučnoj zajednici.“230 Šta ovo znači? Kant na istom primeru sveštenika objašnjava da, 

kada, u svojstvu učenjaka, on versko učenje predstavlja celokopnoj zajednici, tada mu je 

dozvoljeno, ili je čak u obavezi, da svoj um koristi u javnoj sferi, odnosno, to učenje može 

predstaviti sa kritičkim i objektivnim stavom, kao i izneti sopstvene predloge za njegovo 

poboljšanje.231  

 Dve osnovne karakteristike, prema Deligiorgi, obeležavaju javnu upotrebu uma kod Kanta: 

inkluzivnost i javnost.232 Inkluzivnost se ogleda u tome što javna upotreba uma nije ograničena na 

neki poseban sloj društva ili funkcije, već su, kako kaže, „svi jednako pozvani da učestvuju.“233 

Kako Deligiorgi navodi, „Građanin koji smatra da porezni sistem nije pravičan može ’javno da 

izrazi svoje misli’, činovnik koji veruje da vojna administracija vodi pogrešnu politiku mora, na 

isti način, biti u mogućnosti da predoči svoja zapažanja ’javnosti na prosuđivanje’; nikome nisu 

potrebne posebne kvalifikacije ili dozvola da govori, svako se obraća prosto kao ’član celokupne 

zajednice ili kosmopolitskog društva.“234 „Javnost“, kako Deligiorgi smatra, u javnoj upotrebi uma 

kod Kanta ustvari označava mogućnost „sopstvenog prosuđivanja i govorenja u sopstveno ime“.235  

Ona ističe da razlikovanje javne i privatne upotrebe uma može na prvi pogled izgledati zbunjujuće: 

naime, kada se sveštenik na primeru privatne upotrebe uma obraća vernicima ili drži propoved na 

nekom javnom mestu, možemo reći se on na neki način obraća „javnosti“. To, međutim, nije 

shvatanje „javnosti“ koje karakteriše razlikovanje javne i privatne upotrebe uma. Sveštenik u ovom 

primeru ostaje u domenu privatne upotrebe uma jer, kako Deligiorgi navodi, sveštenik je 

                                                           
230 Ibid: 44. 
231 Ibid. 
232 Deligiorgi 2002: 145. 
233 Ibid. 
234 Ibid. 
235 Ibid. 



77 
 

„delegiran da izlaže učenje na određeni način ili u nečije ime“236, odnosno „iako možda ima i neko 

sopstveno mišljenje, on ga ne govori, odnosno ne bi trebalo da ga govori.“237 Stoga bi se javna 

upotreba uma, kao obraćanje „celokupnoj zajednici“, mogla najbolje razumeti kao mogućnost 

javnog izražavanja sopstvenog mišljenja i stavova. 

 Razlika između privatne i javne upotrebe uma takođe se ogleda u stepenu slobode mišljenja 

i savesti koju, u zavisnosti od uloge u kojoj se nalazimo, ili uloge koji vršimo u jednoj političkoj 

zajednici, imamo pravo da ispoljimo. Kao građani smo dužni da poštujemo zakone i da se 

povinujemo uspostavljenoj društvenoj hijerarhiji, ali kao „učenjaci“ dobijamo šansu da ih 

slobodno preispitujemo. Na primer, kada obavljamo neku zvaničnu dužnost ili kada smo zaposleni 

u nekoj državnoj instituciji, moramo slediti zvanične propise i pravila te institucije, bez obzira na 

lične stavove, i obavljati svoj posao isključivo u okviru datih ovlašćenja. Kant smatra da su ova 

ograničenja slobodne upotrebe uma u privatnoj sferi potrebna, jer ona čine osnovu građanskih 

dužnosti: „Građanin ne može odbiti da izvrši dažbine koje su mu nametnute: drsko kritikovanje 

takvih nameta, ako bi on trebalo da ih izvrši, može biti kažnjeno kao skandal.“238 U sferi javne 

upotrebe uma, međutim, nema potrebe za takvom vrstom ustručavanja od slobode preispitivanja 

zvanično uspostavljenih kanona i pravila, jer, „tada taj isti građanin, bez obzira na dužnost 

građanina, ne radi ništa protivno kada kao naučenjak objavljuje svoje mišljenje protiv neumesnosti 

ili nepravednosti takvih raspisa.“239. Kant kaže da se razlika suštinski nalazi u publici kojoj se 

obraćamo: privatni um obraća se lokalnoj zajednici i vlastitoj publici, javni um se obraća čitavoj 

naučnoj zajednici ili celom svetu.240 Čini se da je Kant imao na umu da je ova mogućnost slobode 

                                                           
236 Ibid. 
237 Ibid. 
238 Kant 1974: 45. 
239 Ibid. 
240 Ibid: 45-46. 



78 
 

javnog preispitivanja i rasprave, ne samo uslov za napredovanje društva, već i prirodna potreba 

nastala kao rezultat društvenog pluralizma. Kant, pitajući se da li bi bilo moguće ovlastiti neki 

vrhovni autoritet koji bi odlučio o sigurnom i nepromenljivom poretku koje bi predstavljalo osnovu 

univerzalne poslušnosti, odgovara negativno i kaže da bi takav akt bio potpuno nevažeći, čak i ako 

bi bio donet od strane najviših državnih organa.241 On kaže: „Takav zakon bi možda, u očekivanju 

nekog boljeg, bio moguć za jedno određeno vreme, da bi se zaveo izvesni poredak, pošto se ujedno 

svakome od građana slobodno dopusti da u svojstvu učenjaka javno, to jest spisima, stavlja svoje 

primedbe na pogreške sadašneg uređenja... Ali naročito je nedopustivo ujediniti se u kruto uređenje 

u koje zvanično niko ne bi smeo da posumnja... I time uništiti i učiniti besplodnim jedno razdoblje 

u napredovanju čovečanstva ka poboljšanju.“242 Kant ovim želi da kaže da društvene zajednice, 

iako po svojoj strukturi krute i rigidne, suštinski moraju predstavljati dinamičke i otvorene sisteme, 

podložne usavršavanju u svetlu novih otkrića i argumenata. Zbog toga, iako nam zarad očuvanja 

društvenog reda i zakonitosti, u sferi privatne upotrebe uma neophodno donekle ograničiti slobodu, 

javna upotreba uma mora ostati područje slobode preispitivanja i deliberacije, jer je jedino na taj 

način moguć napredak na individualnom i kolektivnom nivou i približavanje idealu 

prosvetiteljstva. U tom smislu, Kant političke forume vidi kao poligone javne upotrebe uma, gde 

će svi građani moći da izraze svoju slobodu i mišljenje i javno raspravljaju o političkim odlukama, 

ne kao pripadnici neke određene političke zajednice, već kao učenjaci i svetski građani. Prelazak 

iz sfere privatne u sferu javne upotrebe uma, prema Čembersovoj, odvija se kada se kao pojedinci 

uzdignemo iznad ličnog rasuđivanja, ili rasuđivanja neke posebne grupe, ka univerzalnom 

rasuđivanju i ka težnji ka istini kao takvoj.243 Zbog toga, u javnoj raspravi nećemo izlagati 

                                                           
241 Ibid: 46. 
242 Ibid. 
243 Chambers 2009: 362. 



79 
 

argumente koji odgovaraju nekoj određenoj grupi ljudi, već one argumente koji bi bili prihvatljivi 

svima, bez obzira na poziciju u društvu ili grupu kojoj pripadaju.244  

 Ukoliko kao razlog izuzmemo generalno naglašavanje slobode izražavanja i preispitivanja, 

karakteristično za period prosvetiteljstva, na prvi pogled možda može izgledati nejasno zašto je 

Kant insistirao na ovakvoj slobodi javne deliberacije i preispitivanja, budući da je, prema njemu, 

sam um u stanju da apriorno uvidi ispravne principe delanja. Kant svakako nije bio relativista, i 

smatrao je da na politička pitanja postoje jedinstveni odgovori, te u njegovoj filozofiji javna 

rasprava ne bi mogla da ima funkciju pukog postizanja dogovora među različitim stanovištima 

jednake vrednosti. Jedna od funkcija javne deliberacije može biti u sprečavanju ispoljavanja 

samovolje političkog autoriteta. Prema nekim interpretatorima, javna upotreba uma je upravo to- 

sloboda od dogmatičnih i samovoljnih proglasa, sloboda od institucionalnih ograničenja i sloboda 

preispitivanja restriktivnih zakona.245 Budući da javna upotreba uma kod Kanta formalno nije 

ograničena samo na nosioce vlasti ili neku posebnu grupu ljudi, već su svi građani načelno 

sposobni za ovakvu vrstu rasuđivanja, načelno bi javnost trebalo da bude ta koja predstavlja 

vrhovnog sudiju u pogledu legitimnosti državnog autoriteta, ali Čembersova smatra da i sa takvim 

zaključkom trebamo biti oprezni. Kant se kraju teksta Odgovor na pitanje: šta je prosvećenost? 

obraća nosiocu vlasti, uveravajući ga da „u pogledu njegovog zakonodavstva nema opasnosti da 

dozvoli svojim podanicima da od vlastitog uma načine javnu upotrebu, i da svoje misli o boljem 

uređivanju zakonodavstva, čak uz iskrenu kritiku onog koji već postoji, svetu javno predoče.“246 

On kaže da dopuštanje slobode mišljenja i preispitivanja odluka vlasti narodu predstavlja, ne samo 

                                                           
244 Ibid. 
245 Nnodim 2004: 149-150. 
246 Kant 1974: 48. 



80 
 

izraz poštovanja ljudskog dostojanstva, već i samoj vlasti može biti od koristi.247 To, međutim, ne 

znači da javnom upotrebom uma možemo ugroziti ili svrgnuti sam politički poredak. Čembersova 

ukazuje na to da je kod Kanta autoritet naroda u pitanjima od javnog značaja moralne prirode, a 

ne političke, odnosno, da narod poseduje „neotuđiva prava da preispituje vlast, ali da ova prava ne 

predstavljaju prava prinude.“248 Kako Čembersova zaključuje, „Javni um je odvojen od države i 

predstavlja kontratežu državnoj moći... On poseduje autoritet moralnog sudije po pitanju političke 

legitimnosti. Ali njegov autoritet leži u moći ubeđivanja, a ne u moći prinude.“249 Drugim rečima, 

zaključak Čembersove je da je uloga slobode javne rasprave i preispitivanja političkog legitimiteta 

kod Kanta reformističke prirode, a ne revolucionarne, jer stabilna i efikasna politička vlast 

predstavlja sam uslov mogućnosti korišćenja ove slobode.250  U nastavku ću nastojati da pokažem 

kako uloga javne rasprave u Kantovoj filozofiji može imati još značajniju ulogu, a tiče se upravo 

održanja i stabilnosti uspostavljene političke vlasti. Pokušaću da ukažem na njegov normativni 

karakter, odnosno na to da razgraničenje javne i privatne upotrebe uma kod Kanta služi za 

postizanje saglasnosti i prevazilaženje problema neslaganja.  

 

3.3. Uloga javne upotrebe uma u političkom opravdanju  

 

 Jedno od značajnih pitanja kojeg se Kant dotakao u svojoj filozofiji politike jeste pitanje 

političkog opravdanja. On je uvideo da, čak i ako pretpostavimo da postoje ispravni propisi 

delanja, što je svakako bilo Kantovo stanovište, za političku legitimnost nije dovoljno prosto 

proglasiti propise i silom ih nametnuti građanima. To bi, u najmanju ruku, prema Kantu 

                                                           
247 Ibid. 
248 Chambers 2009: 363. 
249 Ibid: 364. 
250 Ibid: 365. 



81 
 

predstavljalo heteronomiju i takvi zakoni ne bi mogli da imaju univerzalno važenje, niti bi građani 

imali političku dužnost da ih poštuju. Da bi zakoni bili legitimni, oni moraju imati saglasnost 

građana, moraju na neki način svima biti opravdani. Kant je, kao što je ranije u ovom radu bilo 

pomenuto, takođe bio svestan činjenice da ljudi imaju različite koncepcije u pogledu toga šta 

predstavljaju stvari poput sreće, blagostanja, ili dobra, i da je često nemoguće da se oko ovih stvari 

usaglase, polazeći od sopstvenog, privatnog rasuđivanja. Kant je, zbog toga, odbacio mogućnost 

bilo koje od ovih vrednosti kao osnove političkog poretka i umesto toga pronašao rešenje u umu, 

u kojem je smatrao da je moguće ustanoviti univerzalno opravdanje političkog poretka i sveopštu 

saglasnost građana. Um nam je iznedrio jedan formalni, apriorni, univerzalni politički princip: da 

opšti zakoni treba da budu uređeni tako da sloboda svih može da postoji zajedno sa slobodom 

svih.251 Njegova prednost je, možemo reći, u tome što, budući da se u potpunosti zasniva na 

racionalnim osnovama, zaobilazi probleme neslaganja nastale kao posledica društvenog 

pluralizma. Drugim rečima, on univerzalno važi bez obzira na naše lične interese, želje, ili čak 

različita shvatanja dobra i predstavlja, kako Sensen uočava, „granični uslov za svaki pozitivni 

zakon proglašen od strane države.“252 Saglasnost sa osnovnim načelom, stoga, obezbeđuje 

legitimnost svih zakona koji bi iz njega sledili, i time, Sensen smatra, Kant prevazilazi problem 

pitanja kako je moguće da individue daju saglasnost pretku koji može doći u sukob sa njihovim 

ličnim željama.253 

 Međutim, budući oslobođeno bilo kakvog supstantivnog sadržaja, načelo pravde samo po 

sebi ne može nas ubediti u pogledu toga da li su naše konkretne političke odluke i aktivna društvena 

organizacija zajednice u skladu sa ovim principom. Prema Kantu, saglasnot predstavlja test 

                                                           
251 Ovo predstavlja reformulaciju opšteg načela pravde kod Kanta, koje je već detaljno objašnjeno ranije u ovom radu. 
252 Sensen 2018: 285. 
253 Ibid. 



82 
 

ispravnosti bilo kojeg javnog zakona. Ali Sensen smatra da „ovaj test kod Kanta predstavlja samo 

epistemički kriteijum, ne i standard koji pojedinačne zakone čini ispravnim.“254 Prema njemu, 

univerzalna saglasnost u pogledu načela pravde ne predstavlja ujedno i odgovor na pitanje zašto 

bismo izabrali jedan konkretni zakon, a ne neki drugi.255 Možda bismo mogli reći da saglasnost 

kod Kanta možemo shvatiti u čisto hipotetičkom smislu, kao nešto što bismo kao racionalne 

individue pod određenim uslovima izabrali. Međutim, prema Sensenu, čak i tada bilo bi moguće 

zamisliti da bi neke individue mogle da se usprotive ili odbiju da daju saglasnost nekom 

konkretnom zakonu.256 Kant je, prema Sensenu, anticipirao problem političkog opravdanja. Da bi 

zakoni bili legitimni, oni moraju biti opravdani pojedincima. Zbog toga, Sensen smatra da u 

Kantovoj filozofiji možemo pronaći jedno značajno obeležje javnog uma shvaćenog u 

savremenom kontekstu, naime zahteva da svaka vrsta prinude od strane državne vlasti mora biti 

prihvatljiva svakoj individui u društvu.257 Dok je um taj koji je u stanju da nam apriorno iznedri 

političke principe, javna upotreba uma služi kao izvor političkog opravdanja. Sensen uočava dve 

interesantne implikacije Kantovog stanovišta u vezi sa javnim umom. Prvo, on ukazuje na to da 

javna upotreba uma predstavlja empirijsko rasuđivanje koje nije uslovljeno nekom posebnom 

ulogom koju obavljamo u društvu, kao što je slučaj kod privatne upotrebe uma, već opštim 

političkim principima.258 Drugim rečima, javna upotreba uma podrazumeva da građani imaju 

empirijsku sposobnost da se postave u perspektivu slobodnog i neuslovljenog prosuđivanja o tome 

šta je ispravno i koji zakoni predstavljaju opšte dobro za sve. Nasuprot tome, privatna upotreba 

uma ne podrazumeva tu slobodu, jer smo, kao građani određenog društva u obavezi da 

                                                           
254 Ibid: 287. 
255 Ibid. 
256 Ibid: 286. 
257 Ibid. 
258 Ibid: 295. 



83 
 

prosuđujemo iz perspektive specifične društvene uloge u kojoj se nalazimo. Druga stvar koju 

Sensen uočava je da se, iako poseduje sličan karakter neuslovljenosti, javna upotreba uma kod 

Kanta razlikuje od njegovog shatanja autonomije. Autonomija, kao apriorna sposobnost ljudi da 

uvide nužni moralni zakon, locirana je u čistom umu i prethodi svakom empirijskom iskustvu, dok 

je javna upotreba uma, kako Sensen zapaža, „locirana na nivou empirijskog rauđivanja i 

deliberacije.“259 Šta nam ovo govori? U smislu u kojem svi ljudi poseduju um i autonomiju, u 

mogućnosti su da uvide ispravan opšti politički princip, čak i ako nam se, kao individuama, na 

empirijskom nivou želje i interesi mogu razlikovati. Budući, zaključuje Sensen, „da je svaka 

individua vođena ovim istim generalnim političkim načelom koji potiče od njihovih sopstvenih 

umova, ukoliko se pojedinačni zakon ne suprotstavlja generalnom političkom načelu, on može biti 

opravdan svakoj individui.“260 Mogućnost deliberacije, preispitivanja i prosuđivanja je, međutim, 

jedini način da dobijemo empirijsku potvrdu da je bilo koji takav pojedinačni zakon zaista u skladu 

sa opštim političkim načelom. Sam um nema ovakvu moć, jer on prethodi svakom konkretnom 

iskustvu, zbog toga se naši individualni racionalni sudovi mogu drastično razlikovati uprkos našoj 

jedinstvnoj sposobnosti da uvidimo šta predstavlja opšte dobro. Javna upotreba uma omogućuje 

slobodan i otvoren pristup političkoj raspravi, zbog čega politička deliberacija na ovaj način može 

izvršiti svojevrsnu empirijsku proveru konkretnih političkih načela i može pomoći u rešenju 

problema političkog opravdanja.261  Onora O’Nil je u svojoj interpretaciji Kantove filozofije 

anticipirala sličan zaključak. Ona smatra da je, prema Kantu, javna deliberacija potrebna da bismo 

uvideli zašto su politička načela koje smo uvideli zaista ispravna, a ne neka druga, ali smatra da 

kod Kanta značaj javne upotrebe uma ne leži toliko u samom opravdanju principa, već u 

                                                           
259 Ibid: 296. 
260 Ibid: 297. 
261 Ibid: 296-297. 



84 
 

mogućnosti da se ustanovljeni principi javno dovedu u pitanje.262 O’Nil ukazuje na prividnu 

antinomiju zahteva za ovom vrstom opravdanja kod Kanta. Naime, kako O’Nil ističe: „Ukoliko su 

standardi praktičnog rasuđivanja fundamentalni rasuđivanju svake osobe, onda je svako 

opravdanje ovih standarda ili cirkularno (budući da se zasniva na tim standardima), ili neuspešno 

(pošto to ne bi bilo opravdanje standarda koji bi trebalo da budu fundamentalni).“263 Kako bi se 

ova prividna paradokstalnost izbegla, O’Nil ističe toleranciju kao važno obeležje Kantovog 

shvatanja javne upotrebe uma i doprinosa liberalnoj teoriji.264 Ona razliku između privatne i javne 

upotrebe uma kod Kanta poredi sa razlikovanjem građanske i intelektualne slobode.265 Kako je 

građanska sloboda ograničena pravnim poretkom, u istom smislu privatna upotreba uma poseduje 

ograničenja. Kao što je ranije pomenuto, kada sveštenik obavlja svoju zvaničnu dužnost, on je u 

obavezi da propoveda učenje u skladu sa zvaničnim crkvenin kanonom, te je njegova sloboda 

kritičkog preispitivanja date doktrine ograničena. Međutim, ovo ograničenje privatne upotrebe 

uma O’Nil suštinski vidi kao ograničenje polja komunikacije: „Kantova koncepcija privatnog nije 

prosto koncepcija individualnog ili ličnog. Govoriti o komunikaciji zvaničnih službenika kao 

privatnoj ne sugeriše da ovi akti izražavaju lično ili individualno mišljenje zvaničnih službenika, 

već da se obraćaju, „ne svetu u celini“, već publici koja je ograničena i određena od strane 

nekakvog autoriteta.“266 

 Za razliku od privatne upotrebe uma, javna upotreba uma kao polje komunikacije ima 

celokupnu naučnu javnost koja nije ograničena nikakvim autoritetom, te je stoga okarakterisana 

slobodom izražavanja i tolerancijom prema mogućnosti preispitivanja i kritike.267 Kako O’Nil 

                                                           
262 O’Neill 1989: 29. 
263 Ibid. 
264 Ibid: 30. 
265 Ibid: 32-33. 
266 Ibid: 33-34. 
267 Ibid: 32, 34, 37. 



85 
 

ističe: „Tolerancija u javnoj upotrebi uma je neophodna za kreiranje i održanje zajedničkih 

standarda rasuđivanja koje potpuno javna komunikacija zahteva... Um, u ovom smislu, nema 

transcendentalno utemeljenje, već je baziran na određenoj vrsti dogovora... Ono što određenu vrstu 

dogovora čini validnom je da je baziran na principima koji se mogu izložiti kritici... Prema Kantu, 

to se najbolje može ostvariti u formi slobodne, kritičke i univerzalne debate.“268 O’Nil smatra da 

se isticanjem kritičkog, i samim tim tolerantnog aspekta javne upotrebe uma, prividna antinomija 

kod Kanta u pogledu opravdanja političkih principa može izbeći: „Cilj tolerancije i javne debate 

nije u tome da se dođe do otkrivanja istine, niti je za to neophodna... Već je Kant smatrao da stepen 

tolerancije karakteriše način života u kojem pretpostavljeni standardi rasuđivanja i istine mogu biti 

dovedeni u pitanje...Praksa tolerancije pomaže u konstituisanju autoriteta uma.“269  

 Zaključak koji možemo izvući iz dosadašnjih razmatranja je da razlikovanje između 

privatne i javne upotrebe uma u Kantovoj političkoj filozofiji čini značajan doprinos savremenoj 

liberalnoj teoriji, kao i ideji javnog uma. S jedne strane, u skladu sa zapažanjima koja je izneo 

Sensen, čini se da Kant pod javnom upotrebom uma anticipirao jednu značajnu karakteristiku ideje 

javnog uma, a možda i njegovo najvažnije obeležje, naime pitanje kako je moguće ustanoviti 

političe principe koji bi na neki način mogli biti opravdani svim pripadnicima date zajednice, bez 

obzira na različitosti među njima. Kant je, nalik Rusou, smatrao da su ljudi po prirodi autonomna 

i slobodna bića i da je jedini prihvatljivi politički poredak onaj koji bi bio donet i prihvatljiv od 

strane svakog pojedinca u društvu. U skladu sa dobom prosvetiteljstva u kojem je živeo, kao jedan 

od njegovih najvažnijih predstavnika, Kant je verovao u moć ljudskog uma i racionalnosti i 

verovao da nam um može apriorno pokazati i urediti ispravan moralan i politički kodeks 

                                                           
268 Ibid: 38. 
269 Ibid: 39. 



86 
 

postupanja i življenja. Međutim, Kant je, takođe verujući u ljudsku slobodu i sposobnost 

preispitivanja kao uslove ljudskog razvitka, uvideo da jedini način da politički principi dobiju 

aktuelnu legitimnost i da se prevaziđe problem neslaganja, leži u mogućnosti javne deliberacije, 

gde bi svi principi mogli biti suočeni sa slobodom javne kritike, ali i odgovornosti individualnog 

prosuđivanja. Takvi politički poligoni, međutim, kako je Kant uočio, zahtevaju da im se pristupi 

sa posebnom vrstom otvorenosti, slobode mišljenja i tolerancije, što je Kant nazvao javnom 

upotrebom uma. Ovo, smatram, predstavljaju značajna obeležja i doprinose savremenom 

stanovištu o javnom umu, ideji koja je tek mnogo kasnije u potpunosti razvijena od strane Džona 

Rolsa, o čemu će biti više reči u narednoj celini ovog rada. Na ovom mestu, međutim, ukazaću na 

to da se, posmatrano u celini, neka obeležja Kantovog shvatanja javne upotrebe uma, uprkos 

upečatljivo sličnom izrazu i nekim istinski značajnim liberalnim obeležjima koja su time 

anticipirana, ipak u mnogim elementima razlikuje od ideje javnog uma u savremenoj političkoj 

teoriji. 

 

3.4. Javna upotreba uma kod Kanta i savremena obeležja ideje javnog uma 

 

 Kantova politička filozofija, iako posmatrano iz današnje perspektive u nekim aspektima 

može izgledati gotovo konzervativno, izvršila je značajan uticaj na savremene liberalne mislioce, 

uključujući Rolsa, i s razlogom se tumači kao liberalna u svojoj suštini. Takav doprinos možda je 

najočigledniji u Kantovom naglašavanju i odbrani ljudske slobode i autonomije, koje, smatrao je, 

ljudska bića poseduju u svim aspektima života, uključujući i političku zajednicu. Kantovo 

razlikovanje javne i privatne upotrebe uma može se tumačiti kao odbrana građanskog prava na 

slobodu preispitivanja, javne deliberacije i tolerancije, koje može postojati zajedno sa 

normativnom dužnošću dužnosti poštovanja ustavnog zakonodavstva. O’Nil, međutim, smatra da 



87 
 

je, u poređenju sa savremenim liberalnim teorijama, naglašavanje tolerancije u javnoj upotrebi 

uma kod Kanta u isto vreme suviše slabo i preterano.270 Slabo je, prema njoj, iz dva razloga. Prvi 

razlog leži u tome što je kod Kanta tolerancija ograničena samo na javnu upotrebu uma, dok 

privatna upotreba uma nema ovu vrstu zaštite.271 Međutim, smatra O’Nil, „savremeni liberalni 

mislioci upravo bi insistirali na važnosti tolerancije u sferi koja nije javna, budući da je toj sferi 

posebno potreba zaštita.“272 Drugo, kako kaže, ovaj zahtev je slab jer „se čini da je sve što je 

potrebno da uradimo kako bismo tolerisali slobodu izražavanja mišljenja drugih to da se uzdržimo 

od posredovanja.“273 S druge strane, u poređenju sa savremenim liberalnim shvatanjem tolerancije, 

O’Nil smatra da je ovaj zahtev za tolerancijom u javnoj upotrebi uma kod Kanta prenaglašen i da 

se može uporediti sa ravnodušnošću, jer ne dozvoljava bilo kakvo institucionalno ograničavanje 

ili sprečavanje slobode izražavanja mišljenja, čak ni u situacijama kada bi takvo mišljenje moglo 

biti štetno ili opasno.274 Iako primedbe O’Nil smatram validnim, čini mi se ipak da one ne pogađaju 

direktno samu suštinu Kantovog razdvajanja privatne i javne upotrebe uma, već pre predstavljaju 

neke nepovoljne implikacije koje u samoj Kantovoj filozofiji nisu dovoljno razmotrene. 

Pretpostavka o širokom spektru sloboda i tolerancije u privatnoj i javnoj sferi takoreći je 

utemeljena u savremene liberalne doktrine i predstavlja osnovu svih naknadnih rasprava. Nasuprot 

tome, Kantova politička filozofija obeležava sam nastanak ideja o slobodi misli o postizanju 

saglasnosti kroz javnu političku deliberaciju. Drugim rečima, javna upotreba uma kod Kanta, 

umesto ravnodušnosti i uzdržavanja, kao glavni cilj ima upravo podsticanje javne deliberacije i 

razmenu mišljenja o političkim pitanjima u cilju postizanja opšteg dobra zajednice i njenog 

                                                           
270 Ibid: 30. 
271 Ibid. 
272 Ibid. 
273 Ibid. 
274 Ibid: 30-31. 



88 
 

napretka, te se, smatram, ovako shvaćena, ne razlikuje puno od savremenog liberalnog zahteva za 

tolerancijom u javnoj političkoj raspravi. 

 Moguće je, međutim, da se kod Kanta samo shvatanje pojma „javnosti“ razlikuje u odnosu 

na savremenu liberalnu doktrinu, u ovom slučaju posebno na Rolsa. Neki tumači smatraju da 

Kantu uslov „javnosti“ ujedno ima i  konstitutivnu ulogu, neinstrumentalni karaker i ali i da 

predstavlja fundamentalno ljudsko pravo.275 Konstitutivna uloga ogleda se u tome što ljudi 

formiraju sopstvene stavove u javnosti time što otkrivaju svoj način razmišljanja, međutim oni ne 

konstituišu principe pravde kao što to čine kod Rolsa, ostavljajući po strani svoje sopstvene 

razložne sveobuhvatne doktrine. Ovaj „konstituišući“ uslov javnosti za Kanta više predstavlja 

negativan uslov: on ne određuje sadržaj naših tvrdnji, već strukturu naše sopstvene refleksije.276 

Neinstrumentalni karakter javnosti podrazumeva da, prema Kantu, javni um ne predstavlja 

sredstvo postizanja određenog cilja, shvaćenog u vidu sreće, istine, ili neke druge vrednosti, niti 

predstavlja empirijski test naših ideja ili pravila.277 Značaj javnog uma kao ispoljavanja osnovnih 

ljudskih prava otkriva nam njegov pravni karakter. Kantovim rečnikom, prava predstavljaju 

slobodu u skladu sa univerzalnim zakonima. Zbog toga, svaka vrsta prisile mora biti konzistentna 

sa slobodom u skladu sa univerzalnim zakonima.278 Međutim, ono što Kant primećuje jeste da, 

mada se svi možemo složiti u pogledu nekog sadržaja moralnog pravila, u isto vreme ne moramo 

jednoglasno prihvatiti način na koji se on opravdava. Zato Kant u „Večnom miru“ izlaže tzv. 

načelo publiciteta, prema kojem „svi postupci koji se dotiču prava drugih ljudi nepravični su ako 

                                                           
275 Koukouzelis 2009: 853. 
276 „To employ one’s own reason for Kant means simply to ask oneself, whenever one is urged to accept something, 

whether one finds it possible to transform the reason for accepting it, or the rule which fillows from what is accepted, 

into a universal principle governing the use of one’s reason.“, Koukouzelis 2009: 854. 
277 Ibid: 855. 
278 Ripstein 2006: 1418. 



89 
 

se njihova maksima ne može načiniti javnom.“279 Neki filozofi, poput O’Nil, smatraju da se suština 

„javnosti“ u javnoj upotrebi uma kod Kanta upravo ogleda u ovoj mogućnosti javnog 

objavljivanja.280 

 Međutim, uporedimo Kantovo načelo publiciteta sa Rolsovim shvatanjem javnosti. 

Obojica polaze od slične pretpostavke, naime, da država poseduje određenu moć prinude i da je 

jedini način da se takva moć opravda taj da dobije svoju legitimnost iz javne perspektive. 

Postojanje ove javne perspektive opravdanja za Kanta predstavlja formu „ujedinjenih volja“, dok 

kod Rolsa ima značenje „ljudi koji delaju kao kolektivno telo.“281 I kod Kanta i kod Rolsa, stoga, 

javni um predstavlja politički princip, pre nego metafizički. Uprkos tome, čini se da se njihova 

shvatanja u pogledu publiciteta i javnosti dosta razlikuju. Stoga možemo zaključiti da, mada javni 

um načelno može predstavljati poduhvat koji po svojoj formi ima dosta sličnosti kod Kanta i Rolsa, 

njihova interpretacija nekih konstitutivnih elemenata koji čine srž političkog opravdanja sadrži 

značajne razlike, o čemu će biti više reči u narednom poglavlju. 

 

3.5. Zaključak 

 

U ovom poglavlju nastojala sam da ukažem na neke osnovne karakteristike Kantove 

političke filozofije, posebno se fokusirajući na njegovo razlikovanje privatne i javne upotrebe uma, 

te da pokažem na koji način se ideja javnog uma kao savremenog liberalnog ideala može dosvesti 

u vezu sa Kantovim shvatanjem slobode, autonomije i publiciteta. Dosadašnja zapažanja ukazala 

su na to da Kant, mada polazeći od poduhvata odbrane ljudske slobode, pluralizma i pravičnog 

                                                           
279 Kant 1974: 65. 
280 Videti: O’Neill: 34. 
281 Ripstein 2006: 1414. 



90 
 

društva, te rezultirajući sličnim zapažanjima u pogledu važnosti javne debate za legitimno 

opravdanje političkih odluka, ipak suštinski razlikuje u pogledu nekih bazičnih filozofskih stavova 

u odnosu na savremena liberalna shvatanja, posebno Džona Rolsa. Razlog tome, između ostalog, 

predstavlja uticaj vremena i potrebe njihove praktične filozofije. Kant, kako smo pokazali, živi u 

doba prosvetiteljstva, periodu kada se smatralo da se načela ljudskog delanja mogu izvesti iz nekih 

apriornih stavova uma. Međutim, iako se iz sadašnje perspektive može učiniti konzervativnom, 

Kantova filozofija u mnogim aspektima odiše liberalnim idealom slobode, pluralizma i 

demokratije. Kant, iako pobornik deontološke etičke teorije koja ima jak uticaj na njegovu 

političku filozofiju, u ideji javnog uma otkriva značajne liberalne stavove. Kantov liberalizam 

ogleda se u  njegovom shvatanju uloge javne debate u opravdanju političkih odluka. Za Kanta, 

represivna uloga društva može biti legitimna samo ako predstavlja odraz slobodnog pristanka 

građana. Zbog toga, osnovna struktura društva može biti opravdana samo ukoliko služi da stvori i 

održi uslove jednake slobode i nezavisnosti, pri čemu svaki vid društvene saradanje mora biti 

potpuno voluntaristički.282 Javni um nastoji da osigura upravo to- da svako od nas bude vođen 

samo onim principima koje možemo razumno nametnuti drugima. Njegova uloga se, stoga, ne 

menja drastično od Kanta do Rolsa. On, u širem smislu ima za cilj uspostavljanje građanskog 

prijateljstva i poštovanje ljudske slobode, koji, verujem, ostaje ideal prisutan, kako u doba 

prosvetiteljstva, tako i u savremenom liberalnom društvu.  

 

 

 

                                                           
282 Ibid: 1437. 



91 
 

4. Rolsovo stanovište u vezi sa idejom javnog uma 

 

Ideja javnog uma, koja do današnjice ostaje jedan od centralnih pojmova normativne 

političke teorije i duboko je ukorenjen u istoriju demokratske misli, u aktuelnu političku raspravu 

ušla je pretežno zahvaljujući filozofiji Džona Rolsa, posebno njegovoj knjizi Politički liberalizam 

u kojoj je javni um prikazan kao metod donošenja individualnih i kolektivnih odluka, izvor 

konsenzusa i pogodno rešenje problema stabilnosti i legitimnosti u kontekstu savremenog 

demokratskog društva u kojem vlada razložni pluralizam.283 Iako Rols nije bio prvi filozof koji je 

upotrebio ovaj pojam, a, kako je pokazano u prethodnim poglavljima, mnoge karakteristike javnog 

uma i, uopšteno, liberalni principi sadržani u ovoj ideji, bili su naširoko razmatrani još od nastanka 

teorije društvenog ugovora, Rols je svakako bio filozof koji je, ne samo doprineo savremenom 

tumačenju javnog uma već, kako ću nastojati da pokažem, prvi u potpunosti kompletirao ovu ideju 

u svetlu liberalne političke filozofije. 

 

4.1. Rolsov Politički liberalizam 

 

Ideja javnog uma kod Rolsa, dakle, dobija svoju formu u Političkom liberalizmu, gde 

centralno mesto rasprave zauzima pitanje opravdanja principa pravde na liberalnim osnovama i 

stabilnosti demokratskog društva. Ovo je Rols formulisao sledećom rečenicom: „Kako je moguće 

da tokom vremena postoji stabilno i pravedno društvo slobodnih i jednakih građana duboko 

podeljenih razložnim iako nekompatibilnim religijskim, filozofskim i moralnim doktrinama?“284 

Da bi odgovorio na ovo pitanje, Rols u Političkom liberalizmu proučava načine na koje je moguće 

                                                           
283 Rols 1998, Politički Liberalizam: 253. 
284 Rols 1998, Politički liberalizam: 16. 



92 
 

doći do postizanja kolektivnih odluka i zaključuje da politička pravila koja regulišu naš kolektivni 

život moraju, u nekom smislu, biti proizvod naše razložne saglasnosti.285  

Pre nego što pređemo na detaljnu analizu ovog važnog uvida do kojeg Rols dolazi u 

Političkom liberalizmu, potrebno je ukratko smestiti njegovu filozofiju u nešto širi kontekst. Kao 

što je dobro poznato, knjizi Politički liberalizam prethodilo je Rolsovo kapitalno delo Teorija 

pravde, u kojoj su bili izloženi neki od najosnovnijih i najprepoznatljivijih koncepata Rolsove 

političke filozofije, među kojima je i njegovo čuveno određenje „pravde kao pravičnosti“. Pravda 

kao pravičnost podrazumevala je dva principa pravde, koji u jednoj od formulacija glase da, 

„Svaka osoba treba da ima jednako pravo na najširi ukupni sistem jednakih osnovnih sloboda, koji 

je u skladu sa sličnim sistemom sloboda za sve“,286 i „da društvene i ekonomske nejednakosti treba 

da budu uređene tako da budu oboje a) od najveće dobiti onima u najnepovoljnijem položaju i b) 

da se odnose na službe i položaje koji su otvoreni za sve pod uslovima nepristrasne jednakosti 

mogućnosti.“287 Na ovom mestu nećemo se detaljno baviti analizom samih principa pravde, i kako 

Rols do njih dolazi. Ono što je za našu temu interesantno uočiti jeste to da je Rols shvatanje 

„pravde kao pravičnosti“ u Teoriji pravde suštinski pokušao da opravda na sličan način kao što su 

to činili predstavnici teorije društvenog ugovora, na osnovu hipotetičke saglasnosti slobodnih i 

jednakih individua koje odlučuju iz perspektive takozvanog prvobitnog položaja, situacije 

limitiranih društvenih saznanja koja, prema Rolsu, obezbeđuje „odgovarajući početni status quo 

koji osigurava da temeljne saglasnosti postignute u tom položaju budu nepristrasne.“288 Međutim, 

glavnog nedostatka ovakvog tipa argumenta, čini se, i sam Rols je bio svestan: hipotetička 

                                                           
285 Quong 2018, "Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet. 
286 Rols 1998, Teorija pravde, 279. 
287 Ibid. 
288 Rols 1998, Teorija pravde, 33, Mladenović 2019: 17. 



93 
 

saglasnost nije bila dovoljna da garantuje da će se stvarni ljudi, ljudi koji žive u društvu i poseduju 

različite poglede na svet, zaista i pridržavati ovih principa. 

Rols je, zbog toga, uveo još jedan korak u opravdanju ovih principa, koji je trebalo da 

dodatno, retroaktivno garantuje stabilnost izabranih principa u aktuelnom društvu. Taj vid 

opravdanja Rols je u izrazio kroz ljudsku sposobnost osećaja za pravdu i pravično postupanje i 

onoga što je u Teoriji pravde nazvano refleksivnim ekvilibrijumom.289 Refleksivni ekvikibrijum 

predstavlja tip opravdanja kada, uz pomoć racionalnog prosuđivanja i promišljanja nastojimo da 

dođemo do koherentnog skupa uverenja, a u slučaju Rolsove filozofije, dogovora po pitanju 

pravde.290 Rols kaže: „Pretpostavimo da svaka osoba koja je postala punoletna, i ako poseduje 

potrebnu intelektualnu sposobnost, razvila osećaj za pravdu pod normalnim društvenim 

okolnostima. Mi stičemo veštinu prosuđivanja kao pravednih i nepravednih i veštinu da 

potkrepljujemo ove sudove razlozima.... Shvatanje pravde karakteriše našu moralnu osećajnost 

kada su svakidašnji sudovi do kojih dolazimo u skladu sa svojim principima.“291 Zatim nastavlja: 

„U skladu sa privremenim ciljem moralne filozofije, može se reći da je pravda kao nepristrasnost 

hipoteza da su principi koji bi bili izabrani u prvobitnom položaju identični sa principima koji se 

poklapaju sa našim promišljenim sudovima, pa tako ovi principi opisuju naš osećaj pravde... Sa 

stanovišta moralne teorije, najbolji prikaz osećaja pravde neke osobe nije onaj koji se uklapa u 

njene sudove pre ispitivanja bilo kog shvatanja pravde, nego onaj koji odgovara njenim sudovima 

u ravnoteži koja se postigne rasuđivanjem.“292 Ako bismo u najkraćim crtama sumirali suštinu 

                                                           
289 Rols 1998, Teorija pravde, 58. Napomena: U izdanju prevoda korišćenom za potrebe ovog rada, termin „reflective 

equilibrium“ preveden je kao „ravnoteža koja se postiže rasuđivanjem“. Mi smo se ipak odlučili za termin „refleksivni 

ekvilibrijum“ kao adekvatniji prevod, sledeći teminologiju usvojenu u knjizi Savremene teorije pravde. Videti: Stupar 

2015: 69. 
290 Stupar 2015: 69. 
291 Rols 1998, Teorija pravde, 58. 
292 Ibid:59-60. 



94 
 

ovih citata i glavnog stanovišta iz Teorije pravde, Rols je verovao da bi, u društvu koje svoje 

institucije bazira na principima pravde, ljudi razvili osećaj za pravdu i moralno prosuđivanje i 

delanje, i da bi integrisali principe pravde kao deo sopstvene koncepcije dobra.293 U isto vreme, 

putem refleksivnog ekvilibrijuma, bili bi u stanju da principe pravde dovedu u koherentnu 

ravnotežu sa širim, generalnim skupom društvenih uverenja, i na taj način bi obezbedili društvenu 

stabilnost i postigli neku vrstu normativnog društvenog kompasa. Rols će kasnije, u Političkom 

liberalizmu, znatno promeniti neke stavove iz Teorije pravde, delom kao posledica uvida 

određenih problema u svom izvornom stanovištu, a delom iz nastojanja da svoje shvatanje „pravde 

kao pravičnosti“, koje je u suštini zadržao u Političkom liberalizmu, opravda iz jedne drugačije 

perspektive, odnosno sa stanovišta političkog liberalizma. 

Jedna od najpoznatijih kritika Rolsovom stanovištu iz Teorije pravde bila je upućena od 

strane Dvorkina, i ona je usmerena na prvi deo Rolsove odbrane principa pravde koji se zasniva 

na hipotetičkoj saglasnosti u prvobitnom položaju. Ukratko, Dvorkin je smatrao da hipotetička 

saglasnost u pogledu principa pravde ne može predstavljati argument za njihovo aktuelno 

važenje.294 Rols u Političkom liberalizmu nije odbacio argument na osnovu prvobitnog položaja, 

ali je nastojao da slobode koje su garantovane principima pravde predstavi kao neku vrstu 

primarnog dobra koje bi iz perspektive prvobitnog položaja učesnici favorizovali kao princip koji 

treba usvojiti budući da sami nisu svesni koncepcije dobra koju zastupaju, te bi, stoga, težili da 

osiguraju slobodu odabira sopstvenog pogleda na svet, što se prvenstveno odnosi na slobodu 

savesti i misli, kao i osnovne političke slobode.295   

                                                           
293 Mladenović 2019: 17. 
294 “His (Rawls) contract is hypothetical, and hypothetical contracts do not supply an independent argument for the 

fairness of enforcing their terms. A hypothetical contract is not simply a pale form of an actual contract; it is no 

contract at all.“ Dworkin 1975: 17-18. 
295 Rols 1998, Politički liberalizam, 55. 



95 
 

Uzevši u obzir činjenicu društvenog pluralizma, bilo je upitno i Rolsovo rešenje pitanja 

stabilnosti ponuđeno u Teoriji pravde. Kako uočava Mladenović, „Rols je uvideo da bi stabilnost 

„pravde kao pravičnosti“ počivala na tome da svi iz istih razloga prihvataju, ne samo principe 

pravde, već i postupanje u skladu sa principima pravde, smatrajući takvo postupanje delom 

sopstvene koncepcije dobra...Rols je vremenom uvideo da njegovo ranije shvatanje stabilnosti nije 

adekvatno za demokratsko društvo koje karakteriše činjenica razložnog pluralizma. Ako se uvaži 

jedna ovakva činjenica, onda je iluzorno očekivati da će ljudi iz istih razloga prihvatiti određene 

principe pravde kao najadekvatnije za demokratsko društvo.“296 Rols će zbog toga u Političkom 

liberalizmu nastojati da pokaže da je moguće da određena koncepcija pravde bude prihvaćena u 

društvu od strane građana, ukoliko se razlozi za njeno prihvatanje ne zasnivaju na bilo kojoj 

konkretnoj sveobuhvatnoj doktrini, već na osnovu toga što bi ona činila samu osnovu demokratkog 

društva i mogućnosti slobodne i javne političke diskusije. Takva koncepcija pravde bi, prema 

Rolsu, jedino mogla da bude predmet preklapajućeg konsenzusa. 

Konačno, Rols će u Političkom liberalizmu promeniti stanovište i u pogledu refleksivnog 

ekvilibrijuma. „Preciznije rečeno“, kako navodi Stupar „menja se sagledavanje statusa načela 

pravde do kojih se dolazi u refleksivnom ekvilibrijumu.“297 Prema njemu, glavni problem 

refleksivnog ekvilibrijuma predstavljenog u Teoriji pravde bio je u tome što je „imao jaku 

epistemičku težinu“, odnosno da bi principi „do kojih bi se putem njega došlo bili neka vrsta 

„političke istine“ koja bi trebalo da važi za sve individue u svim uređenjima“.298 Ovakva 

implikacija, ne samo da bi vodila ka teoriji jakog političkog i etičkog realizma, već bi takođe bila 

nespojiva sa osnovnim liberalnim shvatanjem članova političke zajednice kao ljudi koji poseduju 

                                                           
296 Mladenović 2019: 17-18. 
297 Stupar 2015: 71. 
298 Ibid. 



96 
 

različite, ponekad nesvodive poglede na život. Zbog toga, u Političkom liberalizmu Rols odustaje 

od insistiranja na tome da principi pravde predstavljaju „moralno-političke istine“299 i umesto toga 

nastoji da pokaže kako „jezgro refleksivne ravnoteže o pravdi mora da uvažava činjenicu 

„razložnog pluralizma.“300 

U Političkom liberalizmu, dakle, Rols nastoji da principe pravde odbrani na potpuno novoj 

osnovi, koju naziva političkom koncpecijom pravde.301 Kao što je pomenuto, prva i najvažnija 

promena sadržana u ovom poduhvatu jeste Rolsovo odustajanje od tretiranja principa pravde kao 

moralnih ili političkih istina, budući da bi takvo stanovište bilo u suprotnosti sa shvatanjem 

demokratskog društva kao zajednice koja uvažava i prihvata društveni pluralizam.302 Rols u 

Političkom liberalizmu uvodi niz novih pojmova, kao što su razložna sveobuhvatna doktrina, 

preklapajući konsenzus i javni um. Razložnu sveobuhvatnu doktrinu Rols je definisao kao 

koherentan i konzistentan sistem moralnih, filozofskih i religijskih doktrina koje neka osoba 

zastupa i prema kojoj upravlja svoje postupanje.303 U svetlu društvenog pluralizma, individue će 

nastojati da na osnovu različitih sveobuhvatnih doktrina evaluiraju različite principe, koji uključuje 

i Rolsovo shvatanje „pravde kao pravičnosti“. Jasno je, stoga, da izbor principa pravde može 

predstavljati povod neslaganja, jer ljudi mogu posedovati različita vrednosna uverenja. Rols je, 

uprkos tome, verovao da je u pluralističkom društvu ipak moguće doći do neke vrste dogovora u 

                                                           
299 Ibid. 
300 Ibid. 
301 Napomena. Iako principi pravde koje Rols zastupa u Teoriji pravde, u Političkom liberalizmu suštinski ostaju isti, 

Rols neznantno menja formulaciju ovih principa. Tako u Političkom liberalizmu oni glase: Prvi princip pravde: „Svaka 

ličnost polaže jednako pravo na u potpunosti adekvatnu shemu jednakih osnovnih prava i sloboda, koja je saglasna sa 

istom shemom za sve; u ovoj shemi, jednakim političkim slobodama, i samo tim slobodama, treba garantovati njihovu 

nepristrasnu vrednost.“  

Drugi princip pravde: „Društvene i ekonomske nejednakosti treba da zadovolje dva uslova: prvo, treba da budu vezane 

za položaje i službe koji su otvoreni za sve pod uslovom nepristrasne jednakosti mogućnosti; i, drugo, one treba da 

budu od najveće koristi članovima društva u najnepovoljnijem položaju.“, Rols 1998, Politički liberalizam: 37-38. 
302 Mladenović 2019:  18.  
303 Rols 1998, Politički liberalizam: 93-94. 



97 
 

pogledu principa pravde. Suština njegovog stava je da, mada ljudi de facto ne moraju deliti iste 

poglede na svet, moguće je doći do „preklapajućeg konsenzusa“ u pogledu izbora principa pravde, 

zato što bi takav princip bio neutralan prema bilo kakvoj konkretnoj „sveobuhvatnoj doktrini“ i 

uvažavao bi vrednosni pluralizam. Onora O’Nil je to stanovište nazvala „limitiranom verzijom 

liberalizma“, koju je Rols smatrao jedino mogućom opravdati razložnim individuama, budući da 

bi neslaganje u pogledu bilo koje sveobuhvatne doktrine bilo neizbežno.304 Drugim rečima, Rols 

u Političkom liberalizmu dolazi do ideje da, radi usaglašavanja oko principa pravde nije potrebno 

da se u strogom smislu „usaglasimo“ oko razloga na osnovu kojih ih prihvatamo, već bi se moglo 

reći da su principi pravde oni koji omogućuju stabilnost i napredak takvog heterogenog društva. 

Osnovna ideja ovih novina u argumentaciji jeste pokušaj da se dolazak do principa pravde, kao 

konkretizaciji opšteprihvaćenog liberalnog ideala, zasnuje na realističnim osnovama. U tom 

smislu, Stupar ističe da „ono što, prema idejama iz Političkog liberalizma, ulazi u jezgro 

refleksivnog ekvilibrijuma „dobro uređenog društva“ jeste samo „preklapajući konsenzus“ ljudi 

koji uvažavaju činjenicu vrednosnog pluralizma.“305  

Preformulišući shvatanje pravde kao političke koncepcije i otvorivši teorijsku mogućnost 

postizanja preklapajućeg konsenzusa, međutim, Rolsu je predstojio još jedan zadatak. Bilo je 

potrebno pokazati kako je u realnom političkom životu moguće postići preklapajući konsenzus u 

situacijama kada je potrebno doneti odluke od opšteg političkog značaja. Odgovor na ovo pitanje 

Rols je pronašao u ideji javnog uma, ne samo kao mogućeg principa za postizanje preklapajućeg 

konsenzusa već i kao neke vrste demokratskog ideala. Ideja javnog uma u najkraćim crtama nalaže 

da, budući da kao politički i moralni delatnici pretpostavljamo određene obaveze jedni prema 

                                                           
304 O’Neill 1997: 412-413. 
305 Stupar 2015: 72. 



98 
 

drugima, u svetlu uvažavanja društvenog pluralizma i slobode, moramo se u javnoj debati uzdržati 

od predlaganja bilo kakvih pravila koja ne mogu biti opravdana od strane svih na koje se ta pravila 

odnose.306  Rols je smatrao da javni um može rešiti mnoga suštinska pitanja u vezi sa filozofijom 

politike, kao što su osnov legitimnosti i stabilnosti političkog poretka, ali i predstavljati smernicu 

za postupanje pojedinačnih političkih institucija, pa čak i rasuđivanja samih građana u javnoj 

političkoj raspravi. U nastavku ćemo predstaviti osnovne karakteristike ideje javnog uma kod 

Rolsa i situacije u kojima se primenjuje. 

 

4.2. Osnovni elementi Rolsovog određenja javnog uma 

 

 Idejom javnog uma Rols se, pored Političkog liberalizma, bavi na još nekoliko mesta, a mi 

ćemo se posebno osvrnuti na Rolsova određenja u tekstu pod naslovom “Još jednom o ideji javnog 

uma”, nastalom na osnovu beleški sa svojih predavanja na Pravnom fakultetu Univerziteta u 

Čikagu.307 Rols potrebu za javnim umom objašnjava kao prostom posledicom slobode 

demokratskih institucija i činjenice postojanja pluralizma: „Građani uviđaju da ne mogu postići 

dogovor, pa čak ni međusobno razumevanje na osnovu svojih sopstvenih nepomirljivih 

sveobuhvatnih doktrina. S obzirom na ovo, moraju razmotriti kakve vrste razloga bi mogli 

razložno da predoče jedni drugima kada se radi o fundamentalnim političkim pitanjima.“308 Važno 

je već na početku uočiti da Rols u ovom citatu promišljeno upotrebljava reč razložnost. Name, 

pored racionalnosti, koju možemo shvatiti kao težnju ka maksimizaciji sopstvene koristi, ili čak 

kao „sposobnost jasnog rasuđivanja i posedovanja sopstvenih ciljeva“309, Rols već u Političkom 

                                                           
306 Quong 2018, "Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet. 
307 Videti: Rawls 1997: 765. 
308 Ibid: 766. 
309 O’Neill 1997: 414. 



99 
 

liberalizmu stavlja akcenat na pojam razložnosti, koji definiše kao „moralnu senzitivnost koja 

potkrepljuje želju da se učestvuje u fer kooperaciji.“ 310 i presudnom karakteristikom pravične 

političke rasprave. Ono što je suštinska odlika razložnosti u odnosu na racionalnost, smatra O’Nil, 

jeste „spremnost da se prihvati odgovornost ’tereta rasuđivanja’ u uviđanju da postoji mnogo 

izvora neslaganja koji ne mogu biti otklonjeni razložnim procedurama.“311 U tom svetlu, 

karakteristično za ideju javnog uma jeste pomeranje težišta političke rasprave sa razmatranja 

istinitosti ili tačnosti argumenata, i, generalno, insistiranja ka istini u politici, ka sposobnosti 

razložnog obrazloženja sopstvenih stavova, ali i spremnosti da se tuđi razložni argumenti uvaže. 

Na jednom mestu Rols će čak trvrditi da „politički liberalizam ne kaže da je njegova koncepcija 

pravde istinita, već da je razložna.“312 

Rols zatim nastavlja o javnom umu: „Centralno za ideju javnog uma je da on ne kritikuje 

niti napada bilo koju sveobuhvatnu doktrinu, religioznu ili nereligioznu, osim u onoj meri u kojoj 

je ta doktrina nekompatibilna sa suštinskim osnovama javnog uma i demokratske kulture. Osnovni 

zahtev je da razložna doktrina prihvata ustavni demokratski poredak i njegovu prateću ideju 

legitimnog prava.“313 Ono što Rols izdvaja kao suštinsku odliku javnog uma jeste da je ona 

karakteristična za demokratska društva i da suštinski oslikava demokratske vrednosti. Videćemo 

da Rols zapravo javni um posmatra kao sam osnov političke legitimnosti. Sličnu ideju Rols je 

zastupao i u Političkom liberalizmu gde navodi da je javni um „u demokratskom društvu um 

jednakih građana koji, kao kolektivno telo, vrše konačnu političku moć i prisilu jedan nad drugim 

u donošenju zakona i izmenama svog ustava.“314  

                                                           
310 Rols 1998, Politički liberalizam: 83-84. 
311 O’Neill 1997: 414. 
312 Rols 1998: 18. 
313 Rawls 1997: 766. 
314 Rols 1998, Politički liberalizam: 255. 



100 
 

Rols dalje navodi pet osnovnih aspekata javnog uma i tri načina na koji oslikavaju ono što 

javni um čini „javnim“, koja ćemo mi u celosti predstaviti ovde. Ti aspekti su sledeći: 

(1) Fundamentalna politička pitanja na koja se primenjuje; 

(2) Osobe na koje se primenjuje (državni zvaničnici i kandidati za javne funkcije); 

(3) Svoj sadržaj određen porodičnom grupom razložnih političkih koncepcija pravde; 

(4) Primenu ovih koncepata u diskusiji o prinudnim normama koje treba doneti u obliku 

legitimnog zakona za demokratski narod; 

(5) Proveru od strane građana da principi proistekli iz njihovih koncepcija pravde 

zadovoljavaju kriterijum reciprociteta.315 

U pogledu određenja onoga što javni um čini javnim, Rols kaže sledeće: „Takav um je javan u tri 

smisla: kao um slobodnih i ravnopravnih građana, on je um javnosti; njegov predmet je javno 

dobro u vezi sa pitanjima fundamentalne političke pravde, koja su pitanja dve vrste, pitanje suštine 

ustava i pitanje osnovne pravde, a njegova priroda i sadržaj su javni i izražavaju se u javnom 

rasuđivanju od strane porodične grupe razložnih koncepcija političke pravde za koje se razložno 

očekuje da zadovoljava kriterijum reciprocita.“316 

Iz ovih određenja možemo uvideti sledeće impikacije: Prvo, Rols ukazuje da se javni um 

primenjuje na „fundamentalna politička pitanja“. Fundamentalna politička pitanja odnose se na 

neka najopštija određenja ustavnog poretka i političke pravde, kao i na javno, ili opšte dobro 

zajednice, ali Rols na ovom mestu daje jedno dodatno pojašnjenje, ukazujući da se čak i u ovom 

smislu „javni um ne primenjuje na sve političke rasprave o fundamentalnim pitanjima, već samo 

                                                           
315 Rawls 1997: 767. 
316 Ibid. 



101 
 

na one rasprave o tim pitanjima u onome što ja nazivam javni politički forum.“317 Javni politički 

forum, ukratko, prema Rolsu odnosi se na diskurs najviših instanci vrhovne vlasti, poput sudija 

vrhovnih sudova ili najviših predstavnika zakonodavne vlasti.318 Rols ističe da se u drugim 

slučajevima, kao što su mediji, religijske organizacije, i generalno, u „pozadini kulture“, javni um 

ne primenjuje.319 Mada i dalje postoje određene nejasnoće kod interpretatora u pogledu toga zbog 

čega je Rols ovako usko ograničio predmet i forum primene javnog uma,320 možda možemo reći 

da, mada Rols načelno nije bio protiv mogućnosti da javni um dobije širu primenu, ono što je za 

njega bilo važno jeste da istakne da u slučajevima najosnovnijih političkih pitanja vođenje idejom 

javnog uma mora biti imperativ. Rols takođe pravi distinkciju između ideje javnog uma i onoga 

što on naziva idealom javnog uma. O idealu javnog uma Rols kaže da je on „ostvaren, ili 

zadovoljen, onda kad sudije, zakonodavci, izvršni službenici i drugi zvaničnici, kao i kandidati na 

javne funkcije delaju na osnovu, i prate ideju javnog uma i drugim građanima objašnjavaju svoje 

razloge za podržavanje fundamentalne političke pozicije u smislu političe koncepcije pravde koju 

smatraju najrazložnijom.“321 

Sledeće što treba pojasniti jeste kako se ideja javnog uma primenjuje prilikom donošenja 

zakona i šta je Rols podrazumevao pod proverom od strane građana u vidu zadovoljavanja principa 

reciprociteta. Ključni pojmovi za razumevanje ovih aspekata javnog uma predstavljaju javnu 

raspravu i, već pomenuto, Rolsovo shvatanje razložnosti. Rols kaže: „Građani su razložni kada su, 

posmatrajući jedni druge kao slobodne i jednake u sistemu društvene saradnje tokom generacija, 

spremni da jednu drugima ponude fer principe saradnje u skladu sa onim što smatraju 

                                                           
317 Ibid. 
318 Ibid:768. 
319 Ibid:. 
320 Videti: Mladenović 2019 29-32, Quong 2014: 266. 
321 Rawls 1997: 768-769. 



102 
 

najrazložnijom koncepcijom političke pravde.... Građani se, naravno, neće složiti u pogledu 

mišljenja o tome koja koncepcija političke pravde je najrazložnija, ali u najmanju ruku, složiće se 

da su sve razložne.“322 O kriterijumu reciprociteta Rols kaže da „zahteva da, kada se ti uslovi 

predstavljaju kao najrazložniji uslovi fer saradnje, oni koji ih predlažu moraju takođe da misle da 

je u najmanju ruku razložno za druge da ih prihvate kao slobodni i jednaki građani...“323 Iz 

navedenih citata vidi se da Rols smatra da su razložnost i reciprocitet osnovni uslovi za 

uspostavljanje javne političke rasprave i konstituisanje javnog uma. Rols želi da kaže da bi u 

ovakvim javnim forumima, predlozi zakona koji dolaze od određenog zakonodavca mogli biti 

prihvatljivi svim građanima, možda ne iz perspektive svačijih sveobuhvatnih doktrina, ali barem 

u smislu u kojem bi im razlozi za njihovo prihvatanje bili prihvatljivi, što je, prema Rolsu, dovoljan 

uslov za njihov legitimitet. Kako navodi, „Dakle, kada se, u pogledu suštine ustava i osnova 

pravde, svi prikladni državni zvaničnici ponašaju u skladu i prate javni um, i kada svi razložni 

građani misle o sebi idealno kao o zakonodavcima koji prate javni um, legalni akt koji izražava 

mišljenje većine predstavlja legitimni zakon... Otuda ideja političke legitimnosti zasnovane na 

kriterijumu reciprociteta kaže: Naše vršenje političke moći je ispravno samo kada iskreno 

verujemo da su razlozi koje bismo ponudili za naše političke akcije – kada bismo ih predlagali kao 

državni službenici – dovoljni, a takođe opravdano mislimo da bi i drugi građani mogli razložno 

prihvatiti te razloge.“324 

Na kraju, ostalo je da razmotrimo kako se ideja javnog uma odnosi prema Rolsovom 

shvatanju „pravde kao pravičnosti.“ Kao što smo rekli, Rols u Političkom liberalizmu svoju 

koncepciju pravde naziva političkom koncepcijom i nastoji da pokaže kako ona može biti predmet 

                                                           
322 Ibid: 770. 
323 Ibid. 
324 Ibid.  



103 
 

preklapajućeg konsenzusa, ali i osnova javnog opravdanja.325 Čini se, kako Mladenović uočava, 

da je Rolsova izvorna namera bila da svojoj koncepciji pravde da neku vrstu povlašćenog položaja 

u odnosu na druge koncepcije pravde, nastojavši da je predstavi kao idealnu, ili „najrazložniju“ u 

skladu sa idejom javnog uma.326 Međutim, ovo stanovište bilo je dovedeno u pitanje, budući da bi 

moglo biti u suprotnosti sa osnovnom Rolsovom pretpostavkom o pluralističkom društvu u kojem 

se ljudi mogu neslagati i po tom pitanju. Na primer, Ivison je uočio da, pošto bi „Rolsovski građani 

morali da primene ’epistemološku uzdržanost (ili umereni skepticizam) po pitanju svojih 

koncepcija dobrog kada promišljaju o regulativnim političkim institucijama... To bi uključivalo 

spremnost da da se ’predlože fer uslovi saradnje koje bi drugi kao slobodni i jednaki prihvatili’ i 

da se ponašaju u skladu sa uslovima koje su pružili drugi (čak i ako bi to bilo nasuprot sopstvenim 

interesima), kao prepoznavanje tereta rasuđivanja.“327 Samim tim, bilo bi iluzorno očekivati da će 

svi građani „pravdu kao pravičnost“ posmatrati kao najrazložniju koncepciju pravde, pa u skladu 

sa tim tim bilo pogrešno i insistirati na tome da je ona najrazložnija. 

Rols zbog toga u tekstu „Još jednom o ideji javnog uma“ izgleda neznantno menja 

mišljenje u pogledu ovog pitanja. On izjavljuje: „Sadržaj javnog uma je određen porodicom 

političkih koncepcija pravde, ne samo jednom od njih.... Među njima, pravda kao pravičnost, bez 

obzira na njene zasluge, predstavlja samo jednu od njih.“ Rols, zapravo, navodi kako bilo koja 

liberalna politička koncepcija pravde može određivati sadržaj javnog uma, sve dokle sadrži sledeće 

osobine: „Prvo, listu izvesnih osnovnih prava, sloboda i mogućnosti; Drugo, određivanje posebnog 

prioriteta tim pravima, slobodama i mogućnostima, posebno u pogledu tvrdnji o opštem dobru i 

                                                           
325 Mladenović 2019: 45. 
326 Ibid. 
327 Ivison 1997: 142-143. 



104 
 

perfekcionističkim vrednostima i; Treće, mere koje svim građanima obezbeđuju adekvatna 

raznolika sredstva za efikasno korišćenje svojih sloboda.“328 

U suštini, Rols smatra da, iako njegova koncepcija pravde kao pravičnosti, kao liberalna 

politička teorija, zadovoljava kriterijume javnog uma, ostavlja mogućnost da se građani pozivaju 

i na druge liberalne koncepcije, sve dokle izražavaju vrednosti javnog uma i dokle su, kako Rols 

navodi, „kompletne“, odnosno ako „izražavaju principe, standarde i ideale, zajedno sa smernicama 

za propitivanje, tako da vrednosti koje su u njima navedene mogu biti na odgovarajući način 

uređene ili na drugi način objedinjene tako da same te vrednosti daju razložan odgovor na sva, ili 

skoro sva, pitanja koja uključuju pitanja suštine ustava i osnovne pravde.“329 Kako Kvong ističe, 

„ako sadržaj javnog uma ne bi bio na ovaj način kompletan—ako bi bio neodređen po pitanju 

mnogih važnih političkih pitanja—ne bi mogao da izvrši svoju primarnu funkciju, naime, da 

omogući okvir koji bi građani mogli da iskoriste kao osnovu za rešavanje fundamentalnih 

političkih pitanja.“330 Međutim, neki interpretatori zameraju Rolsu na nekonzistentnosti, pitajući 

se da li su ove promene u vidu relativizacije principa pravde konzistentne sa Rolsovom prvobitnom 

idejom i pretpostavkom o preklapajućem konsenzusu kao mogućnosti postizanja nekog vida 

saglasnosti u pogledu principa pravde.331 U tom smislu, postavlja se pitanje da li je Rols propustio 

da dodatno obrazloži i revidira ideju o preklapajućem konsenzusu u svojim kasnijim radovima, ili 

je u pitanju nepremostiva nedoslednost u pogledu ideje javnog uma i preklapajućeg konsenzusa.332 

                                                           
328 Rawls 1997: 774. 
329 Ibid: 777. 
330 Quong 2014: 267. 
331 Mladenović 2019 53-54. 
332 Ibid: 54-55. 



105 
 

Na ovom mestu želim da ukažem na još jednu kritiku Rolsovog stanovišta, ali i jednu važnu 

distinkciju koju pravi Rols, a koja ranije nije bila naznačena, i ona se tiče samog pojma razložnog 

građana. 

Ukratko, možemo reći da je Rolsova ideja bila da, u jednom idealnom demokratskom 

društvu koje neguje liberalne vrednosti i bazira se na ideji javnog uma, opravdanje najviših 

zakonskih akata trebalo bi da vrši u skladu sa principima javne rasprave tako da građani koji u njoj 

učestvuju predlažu i uzimaju u razmatranje, ne ono što lično smatraju istinom, već samo one 

razloge za usvajanje predloženog zakona koji bi mogli da budu prihvatljivi svima. Kako Kvong, 

međutim, ističe, to da neki zakon bude prihvatljiv svima, ne podrazumeva da ga doslovno svi 

građani prihvataju, već da je opravdanje na kojem se zasniva takav zakon takvo da „može biti 

prihvatljivo svima u idealizovanoj ulozi razložnih građana.“333 Naime, Rols u Političkom 

liberalizmu kao i u tekstu „Još jednom o ideji javnog uma“ referira na razložne građane, pre nego 

na razložne osobe.334 Mladenović to tumači ovako: „Prvo, kada je reč o razlikama u odnosu na 

određenje razložne osobe, konstatujemo da Rols u određenju razložnih građana posebno ističe ne 

samo mogućnost da se ponude pravični uslovi saradnje i postupa u skladu sa njima, već i da se to 

čini pozivanjem na političku koncepciju pravde koju svako od njih smatra najrazložnijom, odnosno 

u svakom slučaju razložnom.“335 Drugo, kako Mladenović smatra, uloga razložnih građana 

značajna je za kriterijum reciprociteta, koji, prema Rolsu nalaže da je „naše ispoljavanje političke 

moći primereno samo kada iskreno verujemo da razlozi koje nudimo za naše političko delovanje 

mogu da budu razložno prihvaćeni od drugih građana kao opravdanje za to delovanje.“336 Iz ovih 

                                                           
333 Quong 2014: 267. 
334 Mladenović 2018: 41-42. 
335 Ibid: 42. 
336 Ibid. 



106 
 

određenja možemo uvideti da, pored toga što uloga građana podrazumeva određen osećaj 

političkog identiteta, Rols je smatrao da biti  razložni građanin nosi sa sobom političku težinu i 

odgovornost da sebe i druge tretiramo kao jednake i slobodne građane i da se, poštujući njihovu 

perspektivu i stavove, pozivamo isključivo na one razloge koji drugim građanima mogu biti 

razložno prihvatljivi. 

Kritika koja se može uputiti Rolsovom shvatanju razložnosti je da je njegovo objašnjenje 

cirkularno, odnosno da je, kako Mladenović ističe, cirkularno Rolsovo „pozivanje na javno 

opravdanje koje se zasniva na javnom umu“ i „razložne osobe koje prihvataju političku koncepciju 

pravde čiji je deo pretpostavka razložnosti“.337 Drugim rečima, pozivanje na razložnost prilikom 

javne deliberacije kao vid opravdanja, kako pojedinačnih političkih odluka, tako i same liberalne 

političke koncepcije pravde, cirkularno je jer se one upravo zasnivaju na pretpostavci razložnosti. 

To može, kako Mladenović uočava, predstavljati problem i za samu ideju javnog uma budući da 

je sadržaj javnog uma prema Rolsu upravo izražen nekom od razložnih političkih koncepcija 

pravde, te je „zamisliva liberalna koncepcija koja ne sadrži pretpostavku razložnosti kao smernicu 

za propitivanje.“338 U prilog tome, Mekmahon navodi da „bi moglo biti moguće da neki članovi 

političke zajednice posmatraju koncept razložnog kao mogući bazu za političku saradnju, ali ne 

zbog toga što svaki član datu koncepciju koj čini osnovu političke saradnje posmatra kao razložnu, 

čak ni minimalno, već zbog toga što će svaki član razumeti da, u kontekstu političke saradnje, 

razložnost zahteva prilagođavanje određene doze očigledne nerazložnosti.“339 Uprkos ovoj kritici, 

međutim, Rols, kao što je ranije objašnjeno, razložnost posmatra kao jednu od najvažnijih 

karakteristika, ne samo političke rasprave, već i same ideje javnog uma. Jedan od mogućih načina 

                                                           
337 Ibid: 55. 
338 Ibid: 56. 
339 Mcmahon 2013: 2. 



107 
 

da se se ovo objasni je da se razložnost shvati prosto kao kapacitet ili spremnost demokratskih 

građana ka fer saradnji i toleranciji. Neki od interpetatora ističu ovaj psihološki i moralni značaj 

razložnosti. Oni kažu: „Kapacitet za razložnost konstituisan je našim (blisko povezanim) 

osećajima za pravu, nepristrasnost, legitimnost, prikladnost i ispravnost... Ovi osećaji nalikuju 

jedni drugima, ali se razlikuju od osećaja za sopstvene interese ili načina rasuđivanja koje vodi ka 

ostvarenju ličnih ciljeva.“340 U tom smisli, možemo reći da je značaj razložnosti upravo u tome što 

predstavlja predispoziciju građana demokratkog društva da u političkom životu teže i usmeravaju 

političku raspravu ka opštem dobru zajednice, pa samim tim dobija značaj kao smernica za 

propitivanje političkih odluka. 

 

4.3. Kantovska interpretacija javnog uma  

 

Nema sumnje da su predstavnici teorije društvenog ugovora u mnogome izvršili uticaj na 

Rolsa i njegovu političku filozofiju, uključujući i njegovo stanovište u vezi sa idejom javnog uma. 

Zapravo, u jednom smislu celokupno Rolsovo stanovište možemo posmatrati kao nastavak ove 

liberalne filozofske tradicije, finalizovan u svetlu savremene liberalne političke teorije.  

Na ovom mestu ćemo razmotriti kakav je uticaj Kantova filozofija ostavila na Rolsa u 

pogledu ideje javnog uma, kao i u čemu se njihova stanovišta razlikuju. Pored toga što postoji 

očigledna sličnost između temina koji ovi filozofi koriste, poznato je da je sam Rols isticao da su 

neki elementi njegove političe filozofije umnogome bili inspirisani Kantom i da se baziraju na 

kantovskom tipu opravdanja. Nekim sličnostima i razlikama između dvojice filozofa već smo se 

bavili u poglavlju posvećenom Kantu, međutim, sada kada je suština Rolsovog shvatanja ideje 

                                                           
340 Clements, Hauptmann 2002: 89-90. 



108 
 

javnog uma u potpunosti izložena, možemo dobiti jasniju sliku u pogledu toga na koji način je 

Kant uticao na Rolsa, ali i u čemu se njihova stanovišta razlikuju. 

Prvo, sada možemo jasno uočiti da, u pogledu same ideje javnog uma, ili „javne upotrebe 

uma“, iako na prvi pogled može izgledati da Kant i Rols načelno zastupaju slično stanovište u 

pogledu suštine i forme javne, slobodne političke rasprave sadržane u pojmu „javnosti“, njihov 

„opseg javnosti“, ili, ono što oni podrazumevaju pod javnošću, u suštini su potpuno drugačiji. Za 

Kanta, podsetimo se, javna upotreba uma značila je obraćanje celokupnoj naučnoj zajednici ili 

čitavom svetu. Za Rolsa, međutim, taj „forum“ javnog uma je, kako smo videli, mnogo više 

lokalizovan, i odnosi se isključivo na usku političku sferu određene zajednice. Pored toga, postoje 

i druge, suštinske razlike. Na primer, neki autori sumnjaju da bi „Rolsovo shvatanje javnog uma 

uopšte moglo da ispuni uslove „javnog uma“ u kantovskom smislu“341 zbog toga što, dok Kant 

javnu upotrebu uma posmatra kao neku vrstu „sposobnosti zajedničke svim racionalnim bićima, 

Rols posmatra javni um kao oblik rasuđivanja koji potiče od opšteprihvaćenih političkih vrednosti 

unutar okvira političke kulture liberalno-demokratskih zajednica“342, te, samim tim, „iz kantovske 

perspektive, politički principi koji ne mogu da dobiju univerzalno moralno opravdanje umnih bića, 

ne mogu predstavljati sadržaj javnog uma343.“ Drugim rečima, ono što njihove doktrine o javnom 

umu suštinski razlikuje jeste to što javna upotreba uma za Kanta ima univerzalno-moralni kontekst 

i primenu, dok je prema Rolsu, ideja javnog uma usko vezana za rasuđivanje liberalni političkih 

zajednica i, kako Nodim zapaža, zbog toga ne može da se primeni u političkim sistemima koji ne 

predstavljaju liberalne demokratije, ili na rešavanje globalnih političkih pitanja.344 Do sličnog 

                                                           
341 Nnodim 2004: 156. 
342 Ibid. 
343 Ibid. 
344 Ibid.  



109 
 

zaključka dolazi i O’Nil, koja ukazuje na to da Rolsovo rasuđivanje građana u forumu javnog uma 

ne bi moglo da se primeni na nekoga izvan liberalne političke zajednice ili građane koji ne dele 

demokratska politička uverenja, te da, iz Kantove perspektive, „Rolsovo shvatanje javnog uma 

nije u potpunosti javno.“345 U istom tom smislu, možemo uočiti i da Kantovo shvatanje javne 

upotrebe uma ne bi moglo da zadovolji uslove liberalne koncepcije političke pravde, pošto bi 

iziskivalo da društveni pluralizam na nekom nivou racionalnog rasuđivanja bude prevaziđen, dok 

je ideja koju Rols nastoji da obrani upravo mogućnost postojanja i uvažavanja pluralizma u 

liberalnoj i demokratski uređenoj zajednici. 

Sledeće što je interesantno ispitati jeste na koji način ideja javnog uma pretpostavlja da 

građani prilikom učestovanja u političkoj raspravi i donošenja političkih odluka u izvesnom smislu 

postupaju autonomno, i u kojoj meri se Rolsovo shvatanje autonomije građana može uporediti sa 

Kantovim shvatanjem autonomije. Neki filozofi, poput Kvonga, ističu da je Rols u pogledu 

shvatanja autonomije bio bliži Kantovim određenjima u svojim ranijim radovima, poput Teorije 

pravde, ali da je kasnije znatno revidirao svoje stanovište.346 Naime, Rols u Teoriji pravde o 

autonomiji shvaćenoj u kantovskom smislu kaže sledeće: „Kant je smatrao, verujem, da pojedinac 

deluje autonomno kada je principe vlastitog delovanja izabrao kao najadekvatniji mogući izraz 

njegove prirode kao slobodnog i jednakog racionalnog bića.“347 Kvong smatra da se Kantovo 

shvatanje autonomije posebno uočava u opravdavanju „pravde kao pravičnosti“ u Teoriji pravde, 

što je u skladu i sa Rolsovom sopstvenim tvrdnjama da je odabir principa pravde u prvobitnom 

položaju suštinski izraz autonomnog postupanja u kantovskom smislu, a same principe pravde 

                                                           
345 O’Neill 1997: 422, 424. 
346 Quong 2014:270. 
347Rols 1998, Teorija pravde: 236. 



110 
 

posmatra analogno kategoričkom imperativu.348 Ovo stanovište Rols u Političkom liberalizmu 

dosta menja, kako mnogi interpretatori sugerišu, zbog toga što je Rols uvideo da kantovski 

shvaćena autonomija nije kompatibilna ni sa idejom javnog uma, a ni sa činjenicom razložnog 

pluralizma, budući da na neki način pretpostavlja postojanje univerzalnog principa kojem svi ljudi 

kao racionalna bića treba da teže, ili, da upotrebimo Rolsovu terminologiju, pozivaju se na jednu 

sveobuhvatnu doktrinu.349 Frimen navodi: „Moralni ideal slobodnih i jednakih autonomnih 

moralnih osoba ne može da obezbedi osnovu javnog opravdanja u dobro uređenoj demokratiji (kao 

što se Rols nadao u Teoriji pravde); međutim, politički ideal slobodnih i jednakih demokratskih 

građana može da izvrši javnu ulogu zbog toga što ovaj politički ideal može da bude prihvaćen na 

osnovu različitih razložnih sveobuhvatnih doktrina (sa čime je Rols saglasan).“350 Možemo reći da 

je Rols u Političkom liberalizmu i svojim kasnijim radovima promenio svoju ideju u pogledu 

shvatanja autonomije i, kako neki autori navode, „oslonio se umesto toga na shvatanje autonomije 

koje je usađeno u liberalnu demokratsku kulturu, koja obezbeđuje poredak političkih vrednosti i 

nezavisna je od sveobuhvatnih koncepcija dobra.“351 Ono što se najčešće određuje kao autonomno 

postupanje u vezi sa idejom javnog uma jeste težnja ka političkoj autonomiji, koja podrazumeva 

da građani posmatraju jedni druge kao slobodne i jednake, “upravljaju sobom i održavaju se kao 

kolektivno političko telo u meri u kojoj zajednički rešavaju fundamentalna politička pitanja i to na 

osnovu razloga čija snaga i autoritet ne pretpostavljaju ništa što bi se moglo razložno osporiti u 

okviru kolektivnih razloga koje građani dele kao slobodni i jednaki“352  

                                                           
348Quong 2014:270. Rols 1998, Teorija pravde:235-237:  
349 Videti: Quong 2014: 271, Freeman 2007: 220. 
350 Freeman 2007: 220. 
351 Koukouzelis 2009: 844. 
352 Reidy 2000: 53. 



111 
 

Prema nekim autorima postoji jedan drugi način da se Rolsovo shvatanje javnog uma koje 

pre svega nalaže uzajamno poštovanje i toleranciju, intrerpretira iz kantovske perspektive, 

oslanjajući se na Kantovu formulaciju kategoričkog imperativa kao tretiranja ličnosti u drugima 

kao cilja.353 Prema toj interpretaciji, ono što nam nalaže javni um, a to je da zakoni i političke 

odluke budu na nekin način opravdane svima, kao i da razlozi za njihovo prihvatanje budu takvi 

da mogu biti razložno prihvaćeni od strane svih građana znači upravo tretirati ih kao cilj, a ne samo 

kao sredstvo. Tretiranje ljudi kao sredstvo, s druge strane, predstavljalo bi iskazivanje moći 

prinude i svojevoljno nametanje zakona od strane političkog autoriteta.354 Štaviše, samo shvatanje 

građana kao slobodnih i jednakih u ovom smislu, prema Gausu, „implicira neku vrstu kategoričkog 

imperativa koji reguliše međuljudske akcije tako da se drugi tretiraju samo na način na koji ne bi 

mogli racionalno da odbiju.“355 Kvong međutim smatra da ovo ne predstavlja adekvatnu 

interpretaciju Rolsovog stanovišta pre svega zbog toga što, kako kaže, „sam Rols nikada nije 

eksplicitno formulisao ili obrazložio svoje stanovište na ovakav način, i retko je pominjao prinudu 

u svojim diskusijama o javnom umu.“356 

 

4.4. Hobsov izazov za Rolsovo stanovište o ideji javnog uma 

 

 Na kraju ćemo izložiti kritiku Rolsovog stanovišta u vezi sa idejom javnog uma koju je 

predstavio Gaus, a koja se zasniva na Hobsovoj političkoj filozofiji i njegovom shvatanju javnog 

uma. Gaus počinje od razmatranja toga na koji način se javni um kao um svih građana može 

razumeti u svetlu Rolsove filozofije i, generalno, savremenog liberalizma javnog uma i zaključuje 

                                                           
353 Quong 2014: 271. 
354 Larmore 1999: 607-608. 
355 Gaus 2011: 17. 
356 Quong 2014: 272. 



112 
 

da suštinski postoje dva načina, ili tumačenja ove ideje. Prvo, kako Gaus kaže, „javni um se može 

razumeti kao ono što je prihvaćeno od strane umova svih.“357 Ako se javni um razume na ovakav 

način, prema Gausu, onda građani „prihvataju određeni liberalni poredak ako svako, polazeći od 

rasuđivanja na osnovu sopstvene razložne koncepcije dobra, metafizike i tako dalje, stekne svoje 

sopstvene razloge za prihvatanje datog liberalnog poretka.“358 Prema ovom tumačenju, dakle, 

politički poredak je prihvatljiv ili opravdan svima zbog toga što je svaki građanin u stanju da ga 

opravda i prihvati u svetlu sopstvene razložne sveobuhvatne doktrine, iako se sam poredak ne 

zasniva ni na jednoj od njih u potpunosti. Postoji, smatra Gaus, i drugo tumačenje javnog uma, 

kao uma koji dele svi.359 Prema ovom shvatanju, građani u potpunosti nastoje da se ograde od 

rasuđivanja na osnovu sopstvenih sveobuhvatnih doktrina, a opravdanje „liberalnog poretka je 

zasnovano na skupu razloga koji dele svi građani.“360 U ovom slučaju, takođe, kako Gaus uočava, 

liberalni poredak nije zasnovan ni na jednoj konkretnoj sveobuhvatnoj doktrini, ali, za razliku od 

prethodnog tumačenja, „cilj je uzdržavanje od pozivanja na sveobuhvatne doktrine, uopšte.“361  

Gaus smatra da je ono što je suštinsko za Rolsovo shvatanje ideje javnog uma upravo ovo 

drugo tumačenje javnog uma kao uma koji dele svi, prema kojem je moguće zasnovati političko 

opravdanje na razlozima koji se ne pozivaju ni na jednu sveobuhvatnu doktrinu, već na razlozima 

koje svi kao građani određene političke zajednice, delimo.362 Dalje, Gaus ističe da ovakvo 

                                                           
357 Gaus 2013: 155. 
358 Ibid. 
359 Ibid. 
360 Ibid: 155-156. 
361 Ibid: 156. 
362 Iako se na prvi pogled može učiniti da Rols simultano koristi ova dva tumačenja javnog uma, Gaus s pravom 

uočava da ono što u striktnom smislu može predstavljati osnovu opravdanja političke koncepcije pravde jesu, za Rolsa, 

isključivo razlozi koje svi kao građani delimo. Rols, doduše, dopušta razmatranje principa pravde u svetlu 

pojedinačnih razložnih sveobuhvatnih doktrina, ali, kako Gaus uočava, takvo rasuđivanje predstavlja samo dodatni 

korak, ili „dodatne razloge“ za opravdanje principa koji suštinski ne zavise, niti se pozivaju na bilo koju sveobuhvatnu 

doktrinu: „Razlozi koje svi dele u Rolsovom liberalizmu javnog uma pretpostavljaju se kao izolovani od ovih širih 

razmatranja; oni stoje samostalno, iako mogu od njih dobiti dodatnu podršku.“Ibid: 156-157. 



113 
 

shvatanje javnog uma pred građane postavlja dva zahteva. Prvi zahtev javnog uma, koji je nazvan 

„dužnošću građanstva“, zahteva da se građani u političkoj raspravi pozivaju „samo na one razloge 

koje svi drugi građani na neki način dele“363 i drugi, „princip uzdržavanja“ koji nalaže da se u 

javnoj političkoj debati „uzdržimo od pozivanja na religijske razloge.“364 Svrha ovog drugog 

zahteva zapravo je osigurati ono što je Gaus nazvao „liberalni sekularizam“, da se u političkoj 

debati građani pozivaju samo na političke razloge i da se ne pozivaju na razloge zasnovane na 

ličnim religijskim uverenjima.365 Ono što će predstavljati osnovu Gausove kritike Rolsovog 

stanovišta biće sadržano u tvrdnji da je u aktuelnom društvu nemoguće ispuniti ove zahteve javnog 

uma, te da je Rolsov poduhvat „iako privlačan... neostvariv u društvu u kojem se ne slažemo u 

pogledu toliko mnogo stvari.“366 Gausova kritika zasnovana je na Hobsovoj doktrini o javnom 

umu. Mi smo se u poglavlju posvećenom Hobsu već detaljno bavili Hobsovim stanovištem, tako 

da ga na ovom mestu nećemo izložiti do detalja, već ćemo samo ukazati na one aspekte koji čine 

suštinu Gausove kritike Rolsa. 

 Gaus ukazuje na činjenicu da je Hobs suštinski nastojao da pronađe odgovor na slično 

pitanje koje je mučilo i Rolsa: „Kako je moguće prevazići neslaganje koje se pojavljuje onda kada 

se individue oslanjaju na sopstveno privatno rasuđivanje?“367 Odgovor na ovo pitanje bi mogao da 

se nalazi u Hobsovom shvatanju prirodnih zakona kao vrhovnih normi koje potiču iz ljudskog 

razuma i koji predstavljaju odraz univerzalne ljudske racionalnosti, međutim, Hobs u samim 

prirodnim zakonima, čak ni kada bi se institucionalizovali, nije video rešenje ovog problema. To 

je zbog toga što, kako uočava Gaus, „Hobs bio ubeđen da javna, supstantivna pravila postupanja 

                                                           
363 Ibid: 157. 
364 Ibid. 
365 Ibid. 
366 Ibid. 
367 Ibid: 160. 



114 
 

sama po sebi ne mogu da reše probleme posledice mnoštva privatnih rasuđivanja.“368 Čak ni 

sveopšte slaganje u pogledu ovih pravila, smatrao je Hobs, ne bi moglo da reši probleme koji se 

javljaju kao posledica mnoštva privatnih rasuđivanja. Između ostalog, pojavio bi se problem 

interpretacije: uprkos Hobsovom uverenju u postojanje prirodnih zakona koje svi racionalni ljudi 

mogu da uvide, u samoj njihovoj interpretaciji moraju se osloniti jedino na sopstveno privatno 

rasuđivanje koje je pogrešivo, sklono predrasudama, predstavlja povod za neslaganje i, konačno, 

vodi sukobu.369 Hobs je, kao što je dobro poznato, rešenje video u apsolutnoj vlasti: nepristrasnom 

arbitru koji će delovati kao „javna osoba“, čije će se rasuđivanje tretirati kao javni um, i koji će 

odrediti pravila postupanja za sve i na taj način rešiti sve sporove koji mogu nastati kao posledica 

sukoba prihvatnih rasuđivanja građana.370 

Gaus Hobsov argument rekonstruiše u četiri osnovne tačke: 

(1) Sveopšte neslaganje, koje Gaus svodi na dve tvrdnje: a) za svaku vrstu doktrine, 

principa, zakona, ili pravila, postojaće divergentne interpretacije privatnog 

rasuđivanja, i b) ova neslaganja nisu ograničena nekim opsegom oko kojeg se svi ljudi 

slažu. 

(2) Neizolovanost, odnosno nemogućnost da se rasprave oko jednog pitanja izoluju od 

drugih aspekata društvanog i političkog života, što, između ostalog, implicira da 

religijska neslaganja vode ka političkim neslaganjima. 

(3) Proceduralizam. Iz (1) i (2) sledi da je nemoguće odrediti nepristrasna, supstantivna 

pravila koja će efikasno regulisati naš društveni život, te nam je zbog toga potreban 

nepristrasan sudija. 

                                                           
368 Ibid: 161. 
369 Ibid: 162. 
370 Ibid: 162-163. 



115 
 

(4) Neograničeni procerdualni autoritet.Uzevši u obzir (1), (2), i (3), jedino ukoliko svi , 

po svim pitanjima, prepuste svoje privatno rasuđivanje suverenu koji će odrediti ono 

što predstavlja javno rasuđivanje, moguće je osigurati javni poredak.371 

Ukoliko date pretpostavke razmotrimo u svetlu Rolsove filozofije, one bi implicirale prvo, da 

građani nikada ne mogu rasuđivati potpuno „izolovano“ od sopstvenih pogleda na svet, odnosno 

razložnih sveobuhvatnih doktrina drugo, da je u pluralističkom društvu nemoguće pronaći takav 

skup razloga koje svi građani dele, pa se, shodno tome dovodi u pitanje interpretacija Rolsovog 

shvatanja javnog uma kao uma koji dele svi građani. Kako je moguće odbraniti se od ove kritike 

iz perspektive Rolsovog stanovišta? Nastojaćemo da razmotrimo svaku od premisa i pokušamo da 

utvrdimo njihovu plauzibilnost. 

 Prvu pretpostavku, o tome da u pluralističkom društvu postoji sveopšte neslaganje u 

pogledu privatnog rasuđivanja građana, čini mi se da je teško dovesti u pitanje, jer je ovakva vrsta 

neslaganja u neku ruku određena samom činjenicom društvenog pluralizma. Ono što, međutim, 

razlikuje Hobsovo i Rolsovo stanovište može biti sam pogled na ovu činjenicu. Hobs je, podsetimo 

se, smatrao da društveni pluralizam, i neslaganje koje se pojavljuje kao njegova posledica, nužno 

predstavljaju pretnju po društvenu stabilnost i izvor je društvenih konflikata. Rols, i generalno 

savremene liberalne teorije, takođe prepoznaju činjenicu društvenog pluralizma, ali nemaju 

negativan stav prema njemu, niti smatraju da predstavlja pretnju po društvo. Naprotiv, mogućnost 

da se ne slažemo u pogledu mnogih pitanja i da živimo prema sopstvenim koncepcijama dobra, 

predstavljaju odraz osnovnih liberalnih sloboda, i vrednosti na kojima se čitava politička zajednica 

temelji. Rols zbog toga, za razliku od Hobsa, uopšte ne nastoji da prevaziđe ovo sveprisutno 

                                                           
371 Ibid: 166. 



116 
 

neslaganje privatnog rasuđivanja, već da pronađe osnovu političke koncepcije pravde na kojoj će 

svi, uprkos diverzitetu, moći da slobodno koegzistiraju. Pronalazak takve osnove pravde, međutim, 

morala bi da znači da je moguće pronaći neku suštinu koja čini osnovu sveopšteg slaganja, a to je 

upravo pretpostavka koju Hobs dovodi u pitanje. Smatram da bi Rolsovo stanovište moglo da se 

odbrani time što bismo rekli da Rols nije poricao mogućnost neslaganja u pogledu interpretacija 

samih principa pravde, ali da je smatrao da bi svi građani bili u stanju da prihvate takvu jednu 

liberalnu koncepciju zbog toga što bi ona predstavljala sam uslov daljeg izražavanja liberalnih 

sloboda, uključujući i slobode diverziteta mišljenja, pa i neslaganja. Kako kako Gaus ističe, „Rols 

je insistirao da će razložni građani deliti generalnu ideju o liberalnom shvatanju pravde, iako se 

možda neće slagati u pogledu svih detalja principa definisanih njenim sadržajem.“372 Stoga, 

možemo reći da bi, u pogledu prigovora o sveopštem neslaganju Rols prihvatio validnost tvrdnje 

a), ali da bi doveo u pitanje validnost tvrdnje b). 

 Ujedno, Rols je, nasuprot Hobsu, smatrao i da je moguće izolovati rasprave oko političkih 

pitanja, pozivajući se specifično političke razloge, koji nisu zasnovani, niti na bilo koji način 

povezani sa našim religijkim uverenjima, ili bilo kojim uverenjima koja ulaze u naše pojedinačne 

sveobuhvatne doktrine. Ta „izolovana srž“, odnosno izolovani skup razloga koje svi građani dele 

bi, prema Gausu, za Rolsa predstavljali upravo što je prema njemu sadržano u liberalnoj političkoj 

koncepciji pravde, a to su osnovne slobode, prava i mogućnosti, njihov prioritet, i sredstva za 

mogućnost ispoljavanja ovih sloboda.373 Iz toga sledi da je Rols odbacio i proceduralistički 

zaključak da je nemoguće odrediti nepristrasna i supstantivna pravila za regulisanje našeg 

društvenog života. Rols je takva pravila video upravo u liberalnoj političkoj koncepciji pravde, s 

                                                           
372 Ibid: 171. 
373 Ibid: 171-172. Za precizniju formulaciju videti odeljak „Osnovni elementi Rolsovog određenja javnog uma.“ 



117 
 

tim što je, kako smo ranije objasnili, ostavio mogućnost postojanja više takvih liberalnih 

koncepcija, koje su, ukoliko ispunjavaju osnovne kriterijume jednako validne i njihov odabir zavisi 

isključivo od aktuelnih društvenih zajednica i njihovih preferencija. 

 Shodno prethodno rečenom, ukoliko dovedemo u pitanje neke od pretpostavki na kojima 

se zasniva Hobsova kritika, možemo izbeći zaključak da je nemoguće osigurati javni društveni 

poredak ukoliko se u potpunosti ne odreknemo svog privatnog rasuđivanja. Gaus, međutim, smatra 

da Hobsova kritika i dalje predstavlja izazov za Rolsovu filozofiju javnog uma, budući da, kako 

smo pokazali, čak i ukoliko odbacimo neke od pretpostavki, kako Gaus kaže, „moramo prihvatiti 

da na jedan aspekt Hobsovog izazova nije odgovoreno: ne postoji stvar u pogledu koje privatno 

rasuđivanje neće voditi neslaganju.“374 Ovaj prigovor smatram validnim, i, zaista, u svetlu Rolsove 

filozofije ne nalazi se konkretan način da se prevaziđe ovaj izazov. Međutim, smatram da Rols 

nije ni pokušao da porekne, ili zamemari ovu činjenicu, i možda je to jedan od razloga zbog čega  

je domen javnog uma ograničio samo na najelementarnija politička pitanja. Drugim rečima, Rols 

nije poricao postojanje aktuelnog društvenog neslaganja koje bi se moglo pojaviti kao rezultat 

privatnog rasuđivanja. Ono što je Rols, čini mi se, idejom javnog uma želeo da pokaže jeste da je, 

uprkos sukobima u privatnom rasuđivanju, u domenu koje se tiče javnog političkog foruma 

moguće distancirati se od sopstvenog privatnog rasuđivanja ili barem nastojati ka tome, i, 

uvažavajući slobodu i jednakost drugih, nuditi one razloge koji će biti prihvatljivi drugima, ili 

barem razložno verovati da činimo tako. Rolsov naglasak na to da je ideja javnog uma usko vezana 

za liberalne političke zajednice, čini mi se, govori u prilog tome da su građani koji obavljaju najviše 

političke funkcije implicitno spremni na ovu vrstu uzajamne saradnje i tolerancije, a, kako smo 

videli, kao razložni građani spremni su i da prihvate „teret rasuđivanja“. Naravno, kada bi ideal 

                                                           
374 Ibid: 172. 



118 
 

javnog uma mogao biti postignut, onda bi javna politička rasprava bila koncipirana u potpunosti u 

skladu sa zahtevima javnog uma. U aktuelnom društvu, možda možemo reći da je ovaj ideal teško 

postići, ili da je gotovo nemoguće da se u potpunosti distanciramo od sopstvenog privatnog 

rasuđivanja, ali, čini mi se plauzibilnim pretpostaviti da je moguće, i razumno očekivati da će 

građani u demokratskim društvima težiti da prevaziđu neslaganje i pronađu zajedničke, političke 

razloge u pogledu osnova liberalne koncepcije pravde. 

 

4.5. Zaključak  

 

Rolsovo shvatanje ideje javnog uma kao baze javne rasprave i donošenja političkih odluka, 

ali i njihove legitimnosti, oslikava društvo tolerancije, jedinstva i uvažavanja liberalnih vrednosti, 

ali i zahteva određenu političku zrelost građana i čitavog društva. Ona se temelji na pretpostavci 

da će građani da budu spremni da, zarad postizanja jedinstva i opšteg dobra zajednice, prilikom 

javne rasprave o najvažnijim političkim pitanjima, oslone na razloge koje bi svi, kao građani 

demokratskog društva, mogli da razumno prihvate i dele. To međutim znači da svi moraju biti 

spremni da se uzdrže od pozivanja isključivo na sopstvene sveobuhvatne doktrine, što često 

uključuje naša lična i suštinska uverenja i poglede na svet. Pored toga što ovo uopšte nije lak 

zadatak, imajući u vidu činjenicu pluralističkog društva i, kako smo pokazali, mogućnosti da naše 

privatno rasuđivanje dođe u konflikt, pitanje koje možemo postaviti jeste zašto bi, prema Rolsu, 

ljudi bili spremni da teže ovakvom demokratkom društvnom idealu? Neki autori smatraju da se 

ideal javnog uma temelji na pretpostavci o jakoj motivaciji i iskrenosti građana, ali da ne može 

rešiti neka fundamentalna politička pitanja i probleme u realnom političkom životu.375 Uprkos 

                                                           
375 Videti: Reidy 2000: 52. 



119 
 

tome, smatram da je Rolsovo stanovište iz normativne perspektive plauzibilno. Naravno, 

neslaganje predstavlja deo političkog života i u realnom društvu moguće je da ideal javnog uma 

nikada ne može biti potpuno postignut. Međutim, kako je ranije rečeno, čini mi se da je suština 

ideje javnog uma kod Rolsa, ne da se ova realna društvena neslaganja poptuno prevaziđu ili 

zanemare, već da se konstituiše dobro uređeno liberalno društvo u kojem je potrebno u javnoj 

raspravi uvideti upravo to: da posedujemo različite razložne poglede na svet i da, polazeći od 

takvog međusobnog uvažavanja, pronađemo one razloge koje svi kao građani delimo i na kojima 

možemo utemeljiti pravične uslove političke saradnje i harmonične koegzistencije na načelima 

javnog uma i principu reciprociteta. 



120 
 

Zaključak 

 

Predmet ove disertacije, u najširem smislu, predstavljao je analizu razvoja ideje javnog 

uma u istoriji filozofije politike i liberalne političke misli. Možemo reći da je ova doktorska 

disertacija imala dva glavna cilja: Prvi cilj je prikaz istorije nastanka i  razvoja ideje javnog uma 

tokom istorije. Drugi cilj u ovoj disertaciji bio je kritičkog karaktera i nastojao je razmotriti da li 

ideja javnog uma predstavlja koherentno stanovište. 

Iako se termin „javni um“ pojavljivao periodično tokom istorije filozofije politike, važno 

je ukazati na to da on nije imao isti smisao koji mu se pridaje u sadašnjosti ili mu se nije pridavao 

isti značaj. Zašto smo se, onda, odlučili da u ovoj doktorskoj disertaciji, pored savremenog 

tumačenja, upravo analiziramo ideju javnog uma u ovom širem istorijskom kontekstu i iz ove, 

možemo reći, retroaktivne perspektive? Postoji nekoliko razloga koje bih na ovom mestu htela da 

obrazložim. 

Prvo, javni um, iako deo Rolsove filozofske doktrine o političkom liberalizmu, kako je i 

sam Rols konstatovao, uopšteno je karakterističan za demokratska društva i čini deo demokratske 

kulture. Predstavnici teorije društvenog ugovora stvaraju upravo u doba samog začetka moderne 

demokratije i liberalizma, te, stoga, prikaz njihovih filozofskih stanovišta omogućuje nam uvid u 

samu borbu za nastanak ideja o saglasnosti, slobodi i jednakosti, kao temeljima svake buduće 

rasprave u pogledu demokratije i liberalizma, pa samim tim, možemo reći, i ideje javnog uma. 

Zbog toga, kao što smo kroz prethodna poglavlja nastojali da pokažemo, predstavnici teorije 

društvenog ugovora kroz svoja filozofska stanovišta implicitno su se bavili mnogim aspektima 

koje u sadašnjosti možemo upravo okarakterisati kao zahtevima javnog uma, a tiču se političkog 

opravdanja, legitimnosti i javne političke rasprave. 



121 
 

Drugo, iako ideja javnog uma seže sve do teorije društvenog ugovora, čini se da u 

savremenoj literaturi ovaj istorijski aspekt ideje javnog uma do sada nije u dovoljnoj meri 

razmatran.  

Treće, smatram da je ova šira istorijska analiza bila značajna i za samo razumevanje 

Rolsovog shvatanja ideje javnog uma. Usled toga, poslednje poglavlje ove disertacije bilo je 

posvećeno Rolsovom stanovištu, kao i drugim savremenim interpretacijama Rolsovog stanovišta. 

Odlučili smo se da jedan deo disertacije posvetimo savremenom shvatanju ideje javnog uma kako 

bi ova studija dobila dvostruki smer analize. U jednom smislu, to bi omogućilo potpuniju sliku o 

tome šta sve javni um, kao ideja, ili teorija, podrazumeva. U drugom smislu, bez ove šire analize, 

bili bismo onemogućeni da temeljno razumemo i samog Rolsa, budući da su mnogi aspekti 

Rolsove filozofije inspirisani filozofijom predstavnika teorije društvenog ugovora, i na mnogim 

mestima rolsovski tip opravdanja baziran je upravo na ovim doktrinama, posebno Kantovoj 

filozofiji. Takođe, kako smo pokazali, neke od implikacija koje su uočili predstavnici teorije 

društvenog ugovora, poput Hobsa, i dalje predstavljaju izazov za zagovornike ideje javnog uma, i 

u tom smislu do današnjice predstavljaju ozbiljan prigovor stanovištu o javnom umu, u čemu se 

dodatno pokazuje njihova aktuelna relevantnost. U nastavku ćemo sumirati ključna zapažanja i 

zaključke iz prethodnih poglavlja. 

Uvodno poglavlje bilo je posvećeno nekim opštim određenjima ideje javnog uma i  

pretpostavkama na kojima se bazira. Nastojala sam da prikažem koji su sve aspekti koji se tiču 

političkog opravdanja, legitimiteta i, generalno, političkog liberalizma dovode u vezu sa idejom 

javnog uma i zbog čega su važni za razmatranje. Pokazala sam da javni um predstavlja onu formu 

rasuđivanja koje se zasniva na razlozima koji mogu biti prihvaćeni od strane svih građana i ukazala 

sam na to da javni um nastoji da pomiri neke, ponekad suprotstavljene pretpostavke o političkom 



122 
 

liberalizmu, a to su, kako je moguće da u društvu koje svoje građane tretira kao slobodne i jednake 

individue, koje poseduju različite poglede na svet, uspostavimo neki vid političkog ustrojstva koji, 

u takvim okolnostima, može biti prihvaćen od strane svih. Uvodno poglavlje sadržalo je i kratak 

prikaz poređenja tradicionalnih i savremenih liberalnih teorija i nekih osnovnih razlika u njima, 

kako bi postalo jasnije zbog čega, u proučavanju ovih teorija, moramo zauzeti različite tačke 

gledišta kada prosuđujemo o ideji javnog uma iz pojedinačnih perspektiva. Takođe sam ukratko 

ukazala na teme i pitanja koja će biti predmet narednih poglavlja, a to su filozofske doktrine 

predstavnika teorije društvenog ugovora i Rolsovog stanovišta u vezi sa idejom javnog uma. 

U prvom poglavlju koje nosi naziv „Hobsova doktrina o javnom umu“, analizirala sam 

Hobsovo shvatanje javnog uma kroz njegovo specifično tumačenje ljudskog ponašanja, 

društvenog ugovora i prirode vlasti. Razilaženje mišljenja ljudi u pogledu bazičnih političkih i 

etičkih principa je teorijski razmotreno u Hobsovoj filozofiji, zbog toga Hobs potrebu za javnim 

opravdanjem tumačio kao potrebu za društvenom stabilnošću i pronalaskom jedinstvene istinite 

koncepcije delanja koju svi racionalni pojedinci imaju razloge da jednostrano prihvate, što će biti 

osnova za njegovo apsolutističko shvatanje vlasti. Zaključak ovog poglavlja glasio je da, u svetlu 

Hobsove filozofije, ne postoji drugi način da se prevaziđe jaz između privatnog rasuđivanja 

građana i javnog uma, osim ukoliko se građani dobrovoljno ne odreknu sopstvenog privatnog 

rauđivanja i predaju ga u ruke suverena, koji će onda kreirati i predstvljati javni um svih građana. 

U tom smislu, Hobsovo stanovište, u svojoj suštini ne može se okarakterisati kao liberalno, iako 

nam daje značajne uvide u teškoće prevazilaženja privatnog rasuđivanja i odnosa između javnog 

opravdanja i javne deliberacije. 

Drugo poglavlje, pod nazivom „Rusoovo shvatanje opšte volje kao put ka demokratskoj 

interpetaciji javnog uma“, razmatralo je Rusoov doprinos formiranju ideje javnog uma, 



123 
 

prvenstveno kroz centralni pojam njegove političke filozofije, opštu volju. Primetili smo da 

Rusoova filozofija pravi jedan važan korak u pravcu racionalne deliberacije, kao i da je njegov 

značajan doprinos razumevanju ideje javnog uma sadržan u prepoznavanju veze između samog 

demokratskog procesa i dostizanja onoga što bi predstavljalo opšte dobro zajednice, time 

postulirajući neke od osnovnih principa na kojima se temelji liberalna politička tradicija. Uprkos 

tome što pojedini autori smatraju da se Ruso ne može smatrati pravim predstavnikom ideje javnog 

uma, budući da kod Rusoa značajan udeo u političkom rasuđivanju zauzimaju afekti, opšti 

zaključak ovog poglavlja glasio je da mnogi aspekti Rusoove političke filozofije, poput uviđanja 

značaja javne deliberativne procedure i shvatanja političke autonomije, kao i interpretacije prema 

kojoj kod Rusoa afekti suštinski imaju racionalni karakter, čine Rusoov doprinos ideji javnog uma 

nezanemarljivim. 

U Trećem poglavlju, „Kant o javnoj upotrebi uma“ bavila sam se Kantovim razlikovanjem 

javne i privatne upotrebe ume, koje, kako sam nastojala da pokažem, predstavlja jedan od najvećih 

doprinosa razumevanju javnog uma u njenom savremenom kontekstu, prvenstveno zbog Kantovog 

uviđanja da sloboda i autonomija predstavljaju temelje liberalne političke zajednice i da svaki vid 

autoriteta koji je na neki način nametnut građanima, odnosno koji predstavlja heteronomiju, ne 

može biti legitiman. U tom smislu, za ideju javnog uma, zaključili smo da su posebno značajna 

dva Kantova zapažanja: Prvo, u pogledu Kantovog razlikovanja javne i privatne upotrebe uma, 

Kant ukazuje na značaj tolerancije, slobode i javnog preispitivanja i deliberacije u javnoj upotrebi 

uma. Drugo, Kant je pokazao na koji način je moguće ustanoviti političke principe koji bi na neki 

način mogli biti opravdani svim pripadnicima date zajednice, bez obzira na razlike među njima. 

Oba ova uviđanja predstavljaju važne karakteristike ideje javnog uma. U isto vreme, istakli smo 

značajne razlike između Kantovog shvatanja javne upotrebe uma, i onoga što u savremenoj 



124 
 

filozofiji podrazumevamo pod javnim umom. Te razlike, mada nepremostive, prvenstveno su 

posledica različitih istorijskih epoha, kao i Kantovih specifičnih filozofskih pogleda i tumačenja 

pojmova poput „javnosti“, „uma“ i „autonomije“. 

Četvrto, i poslednje poglavlje ove disertacije, koje nosi naziv „Rolsovo stanovište u vezi 

sa idejom javnog uma“ posvećeno je Rolsovoj filozofiji, i, generalno, savremenoj raspravi o ovoj 

temi. Kao što je rečeno, cilj je bio na ovaj način obuhvatiti celokupni put razvoja ideje javnog uma 

i time ponuditi kompletnu uporednu analizu tradicionalnog i savremenog tumačenja. Rols je ideju 

javnog uma u Političkom liberalizmu predstavio kao rešenje problema stabilnosti, uočen još u 

njegovim ranijim spisima. Suština Rolsovog stanovišta izražena je u stavu da je moguće izolovati 

specifično političke razloge i da, u situacijama kada raspravljamo o najvažnijim političkim 

pitanjima, politično opravdanje moramo zasnivati na razlozima koji nisu vezani ni za koju 

pojedinačnu sveobuhvatnu doktrinu, odnosno nikakva lična uverenja o politici, moralu, religiji, ili 

širim pogledima na svet. Ovo stanovište, između ostalog, doveo je u pitanje Gaus koji je predstavio 

izazov, kako za Rolsa, tako i za celokupni liberalizam javnog uma, bazirajući svoju kritiku na 

Hobsovom stanovištu da je nemoguće izdvojiti grupu specifično političkih razloga, to jest da je 

nemoguće u potpunosti se izolovati od privatnog rasuđivanja. Kritiku smo prihvatili kao 

plauzibilnu, međutim, nismo prihvatili da iz toga moraju slediti implikacije koje je Hobs 

anticipirao, da je jedini način da se ovakav izazov prevaziđe postaviti nepristrasnog sudiju koji će 

u ime svih doneti konačne presude u pogledu ovih pitanja. U tom cilju nastojali smo da pokažemo 

kako Rols ne predstavlja svoju doktrinu kao idealističnu, odnosno da ne zaobilazi, niti negira 

postojanje konflikta nastalog kao posledica privatnog rasuđivanja, ili mogućnosti neslaganja kao 

posledice postojanja razložnih sveobuhvatnih doktrina. Nastojali smo, nasuprot tome, da Rolsovo 



125 
 

stanovište odbranimo pozivajući se na normativnu dimenziju značaja koncipiranja političke 

koncepcije pravde na načelima javnog uma. 

Poslednji deo disertacije bio je posvećen razmatranjima u pogledu pitanja da li ideja javnog 

uma predstavlja koherentno stanovište. Moj stav glasio je da javni um predstalja koherentno 

stanovište koje, uprkos kritikama, može da predstavlja osnovni konstituent i normativno načelo 

svake istinske demokratske i liberalne političke teorije, ali i da je nužno u određenoj meri odbaciti 

njegova tradicionalna tumačenja.  

  



126 
 

Literatura 

 

Berlin, Isaija (1992),  Četiri ogleda o slobodi,  Beograd: Filip Višnjić. 

Berlin, Isaija (2012), Koreni Romantizma, Beograd: Službeni glasnik. 

Bertram, Christopher (2004), Rousseau and the Social Contract, London and New York: 

Routledge. 

Bertram, Christopher (2012), „Rousseau’s Legacy in Two Conceptions of the 

General Will: Democratic and Transcendent“, The Review of Politics, vol 74,  str: 403-419. 

Bertram, Christopher (2018), „Rousseau on Public Reason“, u: Public Reason in Political 

Philosophy, (ed.) Piers Norris Turner and Gerald Gaus, London and New York: Routledge, str: 

248-263. 

Chambers, Simone (2009), “Who Shall Judge? Hobbes, Locke, and Kant on the Construction of 

Public Reason,” Ethics & Global Politics, Vol. 2, No. 4, pp. 349–368. 

Clements, Paul, Hauptmann, Emily (2022), “The Reasonable and the Rational Capacities in 

Political Analysis”, Politics & Society, Vol 30, br 1, str: 85-111. 

Dagger, Richard (1981), „Understanding the General Will“, The Western Political Quarterly, Vol 

34, No. 3, str: 359-371. 

Deligiorgi, Katerina (2002), „Universalisability, Publicity, and Communication: Kant’s 

Conception of Reason“, European Journal of Philosophy, Vol. 10 (2), str: 143-159. 

Dent, Nicholas (2005),  Rousseau, London and New York: Routledge. 

Dietrich, Franz i Spiekermann, Kai (2013), „Epistemic Democracy With Defensible Premises“, 

Economics and Philosophy, Vol. 29, str: 87-120.  

Dworkin, Ronald (1975), „The Original Position“, u Daniels Norman (prir.), Reading Rawls, New 

York: Basic books, str. 16-52. 

Estlund, David (1997), „Beyond Fairness and Deliberation: The Epistemic Dimension of 

Democratic Authority“ u Deliberative democracy, J. Bohman i W. Rehg (prir.), The MIT Press: 

Cambridge, Massachusetts, London,. str. 173-205. 



127 
 

Freeman, Samuel (2007), Justice and the Social Contract: Essays on Rawlsian Political 

Philosophy, Oxford: Oxford University Press. 

Gaus, Gerald (2003), Contemporary Theories of Liberalism: Public Reason as a Post- 

Enlightenment Project, London: Sage Publications. 

Gaus, Gerald (2011), The order of Public Reason: A theory of Freedom and Morality in Diverse 

and Bounded World, New York: Cambridge University Press. 

Gaus, Gerald (2012), “Hobbes’s Challenge to Public Reason Liberalism,” u S. A. Lloyd (prir), 

Hobbes Today: Insights for the 21st Century, Cambridge: Cambridge University Press, 155-177. 

Gauthier, David (1995), „Public Reason“, Social Philosophy and Policy 12 (1), str: 19-42. 

Grofman, Bernard i Feld, Scott L. (1988), „Rousseau's General Will: A Condorcetian Perspective“, 

The American Political Science Review, Vol. 82, br. 2, str: 567-576. 

Hobs, Tomas (2011), Levijatan ili materija, oblik i vlast države crkvene i građanske, Beograd: 

Pravni fakultet. 

Ivison, Duncan (1997), “The Secret History of Public Reason: Hobbes to Rawls,” History of 

Political Thought Vol. 18, br. 1, str: 126-147. 

James, David (2011), „Rousseau on needs, language and pity: The limits of ’Public reason’“, 

European Journal of Political Theory 10 (3), str. 372-393. 

Jones, W. T. (1987) “Rousseau’s General Will and the Problem of Consent”, Journal of the History 

of Philosophy, vol. 25, pp. 105–30 

Kant, Imanuel (1936),  Večni mir, Sarajevo: Pregled. 

Kant, Imanuel (1974),  Um i sloboda, Beograd: Ideje. 

Kant, Imanuel (1990),  Kritika čistoga uma, Beograd: Beogradski izdavačko-grafički zavod. 

Kant, Imanuel (1993), Metafizika morala,  Novi Sad: Izdavačka Knjižarnica Zorana Stojanovića 

Sremski Karlovci. 

Koukouzelis, Kostas (2009), „Rawls and Kant on the Public Use of Reason“, Philosophy and 

Social Criticism, Vol. 35, br. 7, str: 841-868. 



128 
 

Larmore, Charles (1999), „The Moral Basis of Political Liberalism”, The Journal of Philosophy, 

Vol 96, br. 12, str: 599-625. 

Lloyd, S. A. (2018), “Public Reason in Hobbes” u: Public Reason in Political Philosophy, (ed.) 

Piers Norris Turner and Gerald Gaus, London and New York: Routledge, str: 84-107. 

McMahon, Christopher (2013), “Rawls, Reciprocity and the Barely Reasonable”, Utilitas, Vol 26, 

br. 1, str: 1-22. 

Mladenović, Ivan (2019), Javni um i deliberativna demokratija, Beograd: Institut za filozofiju i 

društvenu teoriju. 

Musial, Aleksandra (2018), „Common Concepts of Immanuel Kant’s The Perpetual Peace and the 

Charter of United nations“, Studies in Global Ethics and Global Communication, Vol. 10, str: 47-

55. 

Neufeld, Blain (2022), Public reason and Political Autonomy, New York i London: Routledge. 

Neuhouser, Frederick (2008), Rousseau’s Theodicy of Self-Love, Oxford: Oxford University Press. 

Nnodim, Paul (2004),“ Public Reason as a Form of Normative and Political Justification: A Study 

on Rawls’s Idea of Public Reason and Kant’s Notion of the Use of Public Reason in What is 

Enlightenment?”, South African Journal of Philosophy, Vol 23. Br 2, str: 148-157. 

O’Neill, Onora (1989), Constructions of Reason: Explorations of  Kant’s Practical Philosophy, 

Cambridge: Cambridge University Press. 

O’Neill, Onora (1997), “Political Liberalism and Public Reason: A Critical Notice of John Rawls, 

Political Liberalism”, The Philosophical Review, Vol 106, br 3, str: 411-428. 

Postema Gerard J. (1995), “Public Practical Reason: An Archeology”, Social Philosophy and 

Policy 12, 43-86. 

Quong, Jonathan (2014), „On the Idea of Public Reason“, u Jon Mandle and David A. Reidy (prir.). 

A Companion to Rawls, Hoboken: John Wiley & Sons, Inc. 



129 
 

Quong, Jonathan (2022), "Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Edward N. 

Zalta (ed.), dostupno na: <https://plato.stanford.edu/archives/sum2022/entries/public-reason/> 

(pristupljeno: 13.03.2025.). 

Rawls, John (1997), „The Idea of Public Reason Revisited“ ,The University of Chicago Law 

Review, Vol. 64, br. 3, str: 765-807. 

Reidy, David A. (2000), „Rawls’s Wide View of Public Reason: Not Wide Enough“, Res Publica 

Vol. 6, br 8, str: 49-72. 

Ridge, Michael (1998) “Hobbesian Public Reason,” Ethics, vol. 108, 538–568. 

Ripstein, Arthur (2006), „Private Order and Public Justice“, Virginia Law Review, Vol. 92, br. 7, 

str: 1391-1438. 

Ripstein, Arthur (2009), Force and Freedom: Kant’s legal and Political Philosophy, Cambridge, 

Massachusetts – London, England: Harvard University Press. 

Rols, Džon (1998), Politički Liberalizam, Beograd: Filip Višnjić. 

Rols, Džon (1998), Teorija Pravde, Podgorica: CID. 

Rousseau, Jean-Jacques (2018) , „A Discourse on Political Economy“, u: Public Reason in 

Political Philosophy, (ed.) Piers Norris Turner and Gerald Gaus, London and New York: 

Routledge, str: 184-200. 

Ruso, Žan Žak (1949), Društveni ugovor, Beograd: Prosveta. 

Ruso, Žan Žak (1949), O poreklu i osnovima nejednakosti među ljudima, Beograd: Prosveta. 

Sensen, Oliver (2018), “Kant on Public Reason”, u: Public Reason in Political Philosophy, (ed.) 

Piers Norris Turner and Gerald Gaus, London and New York: Routledge, str: 282-299 

Shklar, Judith N. (1969), A Study of Rousseau’s Social Theory, Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Stupar, Milorad (2014), Filozofija politike: antičko i moderno shvatanje političke zajednice, 

Beograd: Filozofski fakultet Univerziteta u Beogradu. 



130 
 

Stupar, Milorad (2015), Savremene teorije pravde, Beograd: Filozofski fakultet Univerziteta u 

Beogradu. 

Weinstock, Daniel M. (1996), „Natural Law and Public Reason in Kant’s Political Philosophy“, 

Canadian Journal of Philosophy, Vol. 26, Br. 3, str: 389-411. 



131 
 

Biografija autora: 

Dejana Glišić rođena je 18. februara 1992. godine u Beogradu. Osnovne akademske studije, u 

periodu od 2011. do 2016. godine, završila je na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Beogradu, 

smer filozofija. Diplomirala je kod mentora profesora dr Ivana Mladenovića, na temu O razlici 

između negativnog i pozitivnog shvatanja slobode. Prosečna ocena tokom osnovnih studija bila je 

9,37. Tokom osnovnih studija obavljala je funkciju studenta-prodekana. Master studije takođe je 

završila na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Beogradu, na katedri za filozofiju kod mentora 

profesora dr Ivana Mladenovića. Master studije upisala je 2016. a završila 2017. godine. Tema 

master rada glasila je Značaj slobode u kontekstu savremene filozofije politike. Master akademske 

studije završila je sa prosečnom ocenom 10,00. Doktorske studije upisala je 2017. godine. U 

periodu od 2018. do 2022. godine angažovana je kao stipendista Ministarstva prosvete, nauke i 

tehnološkog razvoja Republike Srbije, u okviru projekta Dinamički sistemi u prirodi i društvu: 

filozofski i empirijski aspekti, instituta za filozofiju Filozofskog fakulteta u Beogradu. Od 2018. 

godine angažovana je u nastavi na Filozofskom fakultetu u Beogradu, u vidu održavanja vežbi iz 

predmeta Filozofija politike, a od 2024. i na predmetu Uvod u filozofiju politike. Od 2022. godine 

zaposlena je na Institutu za filozofiju Filozofskog fakulteta Univerziteta u Beogradu kao 

istraživač-saradnik. Učestvovala je u seminarima Instituta za filozofiju, seminaru Moralna 

odgovornost i problemi savremenog društva, realizaciji različitih aktivnosti promocije fakulteta, i 

objavila je nekoliko radova u naučnom časopisu Theoria. 



 

 

 
 
 

Образац 5. 

Изјава о ауторству 
 

 

 

Име и презиме аутора      Дејана Глишић                                                              _____ 

Број индекса                             ОФ 17-7    _______________________________ 

 

Изјављујем 

да је докторска дисертација под насловом  

Идеја јавног ума у историји политичке мисли и Ролсовом политичком либерализму 

 

 

 резултат сопственог истраживачког рада; 

 да дисертација у целини ни у деловима није била предложена за стицање друге дипломе 
према студијским програмима других високошколских установа; 

 да су резултати коректно наведени и  

 да нисам кршио/ла ауторска права и користио/ла интелектуалну својину других лица.  

 

                                                                        Потпис аутора 

У Београду, 11.04.2025. 

       _________________________ 
 
 
 

 
 
 

 



 

 
Образац 6. 

 

Изјава o истоветности штампане и електронске верзије докторског рада 

 

 

Име и презиме аутора   Дејана Глишић 

Број индекса  ОФ 17-07 

Студијски програм   филозофија 

Наслов рада  Идеја јавног ума у историји политичке мисли и Ролсовом политичком либерализму 

Ментор  проф. др Иван Младеновић 

 

 

Изјављујем да је штампана верзија мог докторског рада истоветна електронској верзији коју сам 

предао/ла ради похрањена у Дигиталном репозиторијуму Универзитета у Београду.  

Дозвољавам да се објаве моји лични подаци везани за добијање академског назива доктора наука, 

као што су име и презиме, година и место рођења и датум одбране рада.  

Ови лични подаци могу се објавити на мрежним страницама дигиталне библиотеке, у електронском 

каталогу и у публикацијама Универзитета у Београду. 

 

            Потпис аутора  

У Београду, 11.04.2025. 

   _________________________ 
 
 
 

  



 

 
Образац 7. 

Изјава о коришћењу 

 

Овлашћујем Универзитетску библиотеку „Светозар Марковић“ да у Дигитални репозиторијум 

Универзитета у Београду унесе моју докторску дисертацију под насловом: 

Идеја јавног ума у историји политичке мисли и Ролсовом политичком либерализму 

 

која је моје ауторско дело.  

Дисертацију са свим прилозима предао/ла сам у електронском формату погодном за трајно 

архивирање.  

Моју докторску дисертацију похрањену у Дигиталном репозиторијуму Универзитета у Београду и 

доступну у отвореном приступу могу да користе сви који поштују одредбе садржане у одабраном 

типу лиценце Креативне заједнице (Creative Commons) за коју сам се одлучио/ла. 

1. Ауторство (CC BY) 

2. Ауторство – некомерцијално (CC BY-NC) 

3. Ауторство – некомерцијално – без прерада (CC BY-NC-ND) 

④ Ауторство – некомерцијално – делити под истим условима (CC BY-NC-SA) 

5. Ауторство –  без прерада (CC BY-ND) 

6. Ауторство –  делити под истим условима (CC BY-SA) 

(Молимо да заокружите само једну од шест понуђених лиценци. 

 Кратак опис лиценци је саставни део ове изјаве). 

 

                                                                                              Потпис аутора 

У Београду, 11.04.2025. 

  ____________________ 

 

 

 

 



 

1. Ауторство. Дозвољавате умножавање, дистрибуцију и јавно саопштавање дела, и прераде, ако 

се наведе име аутора на начин одређен од стране аутора или даваоца лиценце, чак и у 

комерцијалне сврхе. Ово је најслободнија од свих лиценци. 

2. Ауторство – некомерцијално. Дозвољавате умножавање, дистрибуцију и јавно саопштавање 

дела, и прераде, ако се наведе име аутора на начин одређен од стране аутора или даваоца лиценце. 

Ова лиценца не дозвољава комерцијалну употребу дела. 

3. Ауторство – некомерцијално – без прерада. Дозвољавате умножавање, дистрибуцију и јавно 

саопштавање дела, без промена, преобликовања или употребе дела у свом делу, ако се наведе име 

аутора на начин одређен од стране аутора или даваоца лиценце. Ова лиценца не дозвољава 

комерцијалну употребу дела. У односу на све остале лиценце, овом лиценцом се ограничава 

највећи обим права коришћења дела.  

 4. Ауторство – некомерцијално – делити под истим условима. Дозвољавате умножавање, 

дистрибуцију и јавно саопштавање дела, и прераде, ако се наведе име аутора на начин одређен од 

стране аутора или даваоца лиценце и ако се прерада дистрибуира под истом или сличном 

лиценцом. Ова лиценца не дозвољава комерцијалну употребу дела и прерада. 

5. Ауторство – без прерада. Дозвољавате умножавање, дистрибуцију и јавно саопштавање дела, 

без промена, преобликовања или употребе дела у свом делу, ако се наведе име аутора на начин 

одређен од стране аутора или даваоца лиценце. Ова лиценца дозвољава комерцијалну употребу 

дела. 

6. Ауторство – делити под истим условима. Дозвољавате умножавање, дистрибуцију и 
јавно саопштавање дела, и прераде, ако се наведе име аутора на начин одређен од стране 
аутора или даваоца лиценце и ако се прерада дистрибуира под истом или сличном 
лиценцом. Ова лиценца дозвољава комерцијалну употребу дела и прерада. Слична је 
софтверским лиценцама, односно лиценцама отвореног кода. 

 
 
 
 
 

 

 


