UNIVERZITET U BEOGRADU
FILOZOFSKI FAKULTET

Dejana D. GliSi¢

IDEJA JAVNOG UMA U ISTORIJI POLITICKE
MISLI | ROLSOVOM POLITICKOM
LIBERALIZMU

Doktorska disertacija

Beograd, 2025



UNIVERSITY OF BELGRADE
FACULTY OF PHILOSOPHY

Dejana D. GliSi¢

THE IDEA OF PUBLIC REASON IN THE
HISTORY OF POLITICAL THOUGHT AND
RAWLS’S POLITICAL LIBERALISM

Doctoral Dissertation

Belgrade, 2025



Mentor: dr Ivan Mladenovi¢, redovni profesor, Filozofski fakultet, Univerzitet u Beogradu
Clanovi komisije:

dr Milos Vuleti¢, docent, Filozofski fakultet, Univerzitet u Beogradu

dr Monika Jovanovié¢, docent, Filozofski fakultet, Univerzitet u Beogradu

dr Marko Simendi¢, redovni profesor, Fakultet politickih nauka, Univerzitet u Beogradu

Datum odbrane:



Naslov doktorske disertacije: Ideja javnog uma u istoriji politicke misli i Rolsovom politickom

liberalizmu

Sazetak: U disertaciji se analizira nastanak 1 razvoj ideje javnog uma u teoriji drustvenog ugovora
1 u Rolsovom politickom liberalizmu. Doktrine predstavnika teorije drustvenog ugovora koje se
uzimaju u razmatranje su Hobsova, Rusoova i Kantova politicka teorija, dok ¢e Rolsova doktrina
o javnom umu biti izlozena kao savremeno stanoviSte o javnom umu i omoguciée jasnu
komparativnu analizu sa klasicnim doktrinama. Prvi cilj u disertaciji je sistematski prikazati
istorijski pregled nastanka i razvijanja ideje javnog uma, koja svoju kona¢nu formu i teorijsku
potpunost dobija u aktuelnim politickim raspravama. Polaze¢i od nekih osnovnih problema,
legitimiteta, saglasnosti, kao i pitanja javnog opravdanja koje se javlja u modernim politickim
doktrinama, definisanog od strane klasi¢nih liberalnih filozofa i predstvnika teorije drustvenog
ugovora poput Hobsa i Rusoa, preko perioda prosvetiteljstva u kojem dominira Kantovo tumacenje
slobode, jednakosti i nacela publiciteta, opisacu razvitak ideje javhog uma sve do savremene
liberalne doktrine DZona Rolsa, gde ideja javnog uma dobija potpuno novo tumacenje i znacaj, ali
takode pokazuje svoju punu vaznost i razumevanje. Drugi cilj disertacije je kritickog karaktera 1
odnosi se na prepispitivanje koherentnosti ideje javnog uma, kao i njenih filozofskih implikacija
u vezi sa pitanjima koja se ticu politiCkog opravdanja, stabilnosti i legitimnosti. Nastoji se
preispitati da li je potrebno odbaciti odredene tradicionalne pretpostavke u vezi sa idejom javnog
uma, kao i da li savremeni liberalizam javnog uma moze odgovoriti na izazove koji se uo¢avaju u
nekim ranijim teorijama. Moj zaklju€ak glasi da se ideja o javnom umu implicitno i u odredenim
oblicima javljala kod svih razmatranih predstavnika teorije druStvenog ugovora, kao i da
savremeno tumacenje koje je predstavljeno u Rolsovom politickom liberalizmu moze plauzibilno
biti opravdano u svetlu osnovnih pretpostavki na kojima se temelje savremene liberalne politicke

doktrine, poput slobode, jednakosti i uvazavanja ¢injenice razloznog pluralizma.

Kljuéne reéi: javni um, liberalizam, DZon Rols, teorija druStvenog ugovora, legitimitet, politicko

opravdanje, pluralizam, saglasnost
Naucna oblast: Filozofija

UZa naucna oblast: Filozofija politike



Doctoral Dissertation Title: The Idea of Public Reason in the History of Political Thought and

Rawls’s Political Liberalism

Abstract: The dissertation analyzes the origin and development of the idea of public reason in the
social contract theory and in Rawls's political liberalism. The representative doctrines of the social
contract theory that are taken into consideration are Hobbes', Rousseau's and Kant's political
theories, while Rawls's doctrine of public reason will be exposed as a contemporary viewpoint on
the public reason and will enable a clear comparative analysis with traditional doctrines. The first
goal of the dissertation is to systematically present a historical overview of the origin and
development of the idea of public reason, which gets its final form and theoretical completeness
in current political debates. Starting from some basic problems, legitimacy, agreement, as well as
the issue of public justification that appears in modern political doctrines, defined by classical
liberal philosophers and representatives of the social contract theory, such as Hobbes and
Rousseau, through the Enlightenment period dominated by Kant's interpretation of freedom,
equality and publicity, I will describe the development of the idea of the public reason up to the
contemporary liberal doctrine of John Rawls, where the idea of public reason gets a completely
new interpretation and significance, but also shows its full importance and understanding. The
second goal of the dissertation is of a critical nature and refers to the reconsideration of the
coherence of the idea of public reason, as well as its philosophical implications in relation to issues
related to political justification, stability and legitimacy. It tries to reconsider whether it is
necessary to reject certain traditional assumptions regarding the idea of public reason, as well as
whether the contemporary public reason liberalism can respond to the challenges noticed in some
earlier theories. My conclusion is that the idea of public reason implicitly and in certain forms
appeared in all considered representatives of the social contract theory, as well as that the modern
interpretation presented in Rawls's political liberalism can plausibly be justified in the light of the
basic assumptions on which modern liberal political doctrines are based, such as freedom, equality

and respect for the fact of reasonable pluralism.

Key words: public reason, liberalism, John Rawls, social contract theory, legitimacy, political

justification, pluralism, agreement
Scientific field: Philosophy

Scientific subfield: Political philosophy



Sadrzaj

UVOU .. 1
Odredenje 1deje JAVIIOZ UMA........uiiiiiiiiiiiiiieiii ettt 4
Klasi¢ne i savremene interpretacije pozivanja na javni um u filozofiji politike.............ccccceeunene 7

Filozofske implikacije razli¢itih shvatanja ideje javnog uma: saglasnost, istina, legitimnost,

01 (0T 172 o SO SSSSOR 11
1. Hobsova doKtrina 0 JaVNOM UMU........cceiieieiieiieie e see et eesae e e e sne e sneenee s 16
1.1.  HoDbSOVO razumevanje JaVNOG UMA ........ccueiueieerueaeesieesieaeesieessesseesseessesseesseessesssessesssens 17
1.2. Interpretacije Hobsovog odredenja javnog Uma.........cccoeveeriiieiiiieniiiesniie e ssivee s 23
1.3. Prigovor Hobsovom stanovistu iz demokratske perspektive .........ccccovviiieniiniicnnnnn 30
Y 4 |1 e PSSRSO 35
2. Rusoovo shvatanje opste volje kao put ka demokratskoj interpretaciji javnog uma ... 37
2.1. Uloga glasanja i deliberacije u postizanju opSte VOIJ€ ........ccccveviriviiieiiniinieseeeseee 42
2.2. Interpretacija zakona kao javnog uma gradana...........cccoceeveiieiiniinieneeeseee e 47
2.3.  Opsta volja i problem saglasnostl .........cccoviiviiiiiiiiiiiiei 55
2.4. Javni um kao test univerzalizacije: prelaz ka Kantu ............cccccoeveiiiie v siese e 61
2.5, ZAKIJUCAK ..ottt ettt ns 64
3. Kant 0 Javnoj UPOtrebDi UMa .........ccovoiiiiiiiciecc et 66
3.1. Politicki kategoricki imperativ, javno pravo i odnos izmedu politike i etike ................ 67
3.2.  Razlika izmedu javne i privatne upotrebe UMa ...........c.coveverieeniinieeneeneeieeseese e 72
3.3.  Uloga javne upotrebe uma u politiCkom opravdanju..........cccceevvviirieninienieeneeie e 80
3.4. Javna upotreba uma kod Kanta i savremena obelezja ideje javnog uma .................o..... 86
3.5, ZAKIJUCAK ...ttt 89
4. Rolsovo stanoviSte u vezi sa idejom javnog uma ................cccceviiiiiiinnnci 91
4.1.  Rolsov PolitiCki lIberalizam .............ccooiiiiiiiiiiiicic e 91
4.2.  Osnovni elementi Rolsovog odredenja javnog Uma..........c.ccovceeiiiiiiiniieiisec s 98
4.3. Kantovska interpretacCija jJaVN0OG UMA.........cooerereeieierieniesiesiesiesesesesee e see e siesneas 107
4.4. Hobsov izazov za Rolsovo stanoviste 0 ideji Javnog Uma ..........c.cceeevervrnireereenineenenn. 111
T 10 Lo7: | <SOSR 118
ZAKIJUCAK ... 120

L 02] =1 10 ] - OTT TR TT TR OO TP PPTRTRPRRRPRRTN 126



Uvod

A sada, sa svih strana ¢ujem poziv: ne razmisljajte! Oficir veli: ne razmisljajte,
nego egzercirajte! Poreznik: ne razmisljajte, nego placajte! SvesStenik kaze: ne
razmisljajte, nego verujte! (Samo jedan jedini vladar na svetu kaze: razmisljajte
koliko hocete i o ¢emu god hocete, ali se pokoravajte!) Ovde svuda postoji
ogranicenje slobode. Ali koje ograni¢enje smeta prosvecenosti, a koje joj ne smeta,
nego joj je, ustvari, ¢ak i potrebno? Ja odgovaram: javna upotreba ¢ovekovog uma
mora u svako doba da bude slobodna, i jedino ona moZze da ostvari prosvecenost
medu ljudima. (Imanuel Kant, Odgovor na pitanje: Sta je prosvecenost?)

Predmet istrazivanja moje disertacije odnosic¢e se na analizu ideje javnog uma u njenom
filozofskom 1 istorijskom kontekstu. Nastoja¢u da objasnim, kada je, i na koji nacin, dosSlo do
formiranja i prakti¢ne primene ovog koncepta u istoriji filozofskih ideja kroz uporedivanje
moderne politicke misli i Rolsovog stanovista. Razmatrace se sustinska pitanja koja se postavljaju
u vezi sa idejom javnog uma. To su problemi odnosa javnog opravdanja, drustvenog pluralizma,
konsenzusa, legitimnosti politickih odluka, te slobode i jednakosti gradana kao ideala demokratije
i politi¢kog liberalizma. StanoviSta koja ¢e posebno biti uzeta u razmatranje bice politi¢ke doktrine
predstavnika teorije druStvenog ugovora Hobsa, Rusoa i Kanta, zajedno sa savremenim

tumacenjem DZona Rolsa kao paradigme klasi¢nim shvatanjima javnog uma.

U uvodnom poglavlju upoznaéemo se sa osnovnim pretpostavkama i problemima u vezi sa
idejom javnog uma, a takode ¢emo predstaviti 1 nesto $iri teorijski okvir, kako bi distinkcija izmedu
osnovnih pretpostavki koje karakteriSe rana ugovorna teorija i savremeni liberalizam jasnije
rasvetlili u ¢emu se sustinski ogledaju razli¢ite implikacije zahteva javnog uma tokom razli¢itih

istorijskih epoha.



U prvom poglavlju razmatra¢emo Hobsovu filozofiju politike i nacin na koji je doktrina o
javnom umu predstavlena u teoriji ovog filozofa. Nastojacemo da rekonstruiSemo Hobsovu
argumentaciju i da prikazemo zbog cega teoretiCari Hobsovo stanoviSte o javnom umu cesto
definiSu kao teoriju o ,,javnoj osobi“ koja iz pretpostavke o dobrovoljnom pristanku gradana na
uspostavljanje suverene vlasti izvodi opravdanje apsolutne politi¢ke vlasti.! Ukaza¢emo na neke
znacajne prigovore ovom Hobsovom stanovistu, usled kojih se ¢esto dovodi u pitanje to da li Hobs
predstavlja predstavnika liberalne politi¢ke teorije, ali ¢emo takode pokusati i da rekonstruiSemo
Hobsov argument, tako da ovaj uslov “javnosti” moze da se kod Hobsa posmatra, ne kao “javna

osoba”, ve¢ ,,javni princip* koji svoju osnovu pronalazi u ljudskom razumu.

U drugom poglavlju baviécemo se Rusoom i njegovim doprinosom demokratskoj
interpretaciji ideje javnog uma kroz analizu nekih sustinskih obelezja Rusoove politicke filozofije,
poput opste volje. lako se Ruso u striktnom smislu nije bavio idejom javnog uma, budu¢i da
eksplicitno ne razmatra taj pojam u svojoj filozofiji, nastojatemo da pokazemo da je Rusoov
najveci doprinos u razvoju ove ideje uocavanje odredene veze izmedu deliberativne procedure i
dolazenja do sadrzaja opSte volje, Sto predstavlja znaCajan korak, kako za razvoj politickog
liberalizma, tako 1 za ideju javnog uma. Ruso, ne samo da otkriva znacaj deliberativne procedure,
ve¢ uspostavlja konkretne kriterijume u kom pravcu i na koji nacin javna politicka rasprava treba
da bude usmerena tako da rezultati vecinskog glasanja izrazavaju opSte dobro, a ne prosti zbir
privatnih interesa. Kako ¢emo naknadno pokazati u poglavlju koje bude razmatralo savremene
interpretacije javnog uma, ovaj vid javne deliberacije predstavlja jedan od glavnih zahteva ideje

javnog uma kod Rolsa.

! Ridge 1998: 550-551.



U tre¢em poglavlju analizira¢emo Kantovu politicku filozofiju i njegov direktni uticaj na
Rolsovu doktrinu o javnom umu. Smatra se da Kantova politic¢ka koncepcija o slobodi, autonomiji
i nacelu publiciteta, zajedno sa razlikovanjem javne i privatne upotrebe uma, predstavlja najveci
doprinos razumevanju javnog uma u njenom savremenom kontekstu. To je posebno uocljivo u
Kantovom razlikovanju javne i privatne upotrebe uma koju pravi u tekstu ,,Odgovor na pitanje:
Sta je prosvecenost?”, gde Kant uo¢ava da, u sludajevima u kojima pristupamo odredenim
pitanjima kao uéenjak koji se obraca €itavoj nau¢noj zajednici, moramo primeniti javnu upotrebu
uma, odnosno nase rasudivanje mora biti oslobodeno od pristrasnih uverenja, granica zvani¢nih

ovlaséenja uslovljenih pozicijom koju obavljamo u drustvu ili religijskih dogmi.

Cetvrto poglavlje je posveceno Rolsu i savremenim interpretacijama ideje javnog uma.
Rols je prvi filozof koji eksplicitno uvodi ovu doktrinu u filozofiju politike kao teorijski
kompletiranu i koja do danasnjice ¢ini znacajno obeleZje savremenog liberalizma. Za Rolsa, ideja
javnog uma predstavlja reSenje nekih sustinskih pitanja u vezi sa filozofijom politike. Prva stvar
koju javni um nastoji da pokaZze jeste kako je, i na koji na¢in, moguce uspostaviti principe pravde
u liberalnom drustvu, u kojem svaka individua ima potpuno pravo na slobodu misli, savesti, govora
i odabira sopstvenog zivota, §to Rols naziva razloznim svobuhvatnim doktrinama. U isto vreme,
on pokusava da ponudi reSenje tradicionalnog problema autoriteta i legitimnosti vlasti, problema
koji je star gotovo koliko 1 sama istorija politicke misli. Rols ¢e tvrditi da je moguce na ideji javnog
uma utemeljiti liberalni princip legitimnosti, koncipiran na razloznoj prihvatljivosti. Nastojacemo
da Rolsovo stanoviste prikazemo kao koherentno, ali ne¢emo zanemariti 1 moguce prigovore 1

izazove sa kojima se savremeni liberalizam javnog uma suocava.

Osnovna hipoteza u disertaciji je da ideja javnog uma, kako je u savremenoj literaturi

predstavljena filozofijom DzZona Rolsa i koja ima duboke korene u istoriji filozofije politike,



predstavlja koherentno stanoviste. Zadatak javnog uma jeste da pomiri neke osnovne, ponekad
cesto sukobljene, pretpostavke o politickoj zajednici zasnovanoj na demokratskim osnovama. To
su pitanja o proceduri demokratskog odlucivanja i saglasnosti pod pretpostavkom razloznog
drustvenog pluralizma i problem legitimiteta. Javni um, takode, nastoji da pokaze na koji nacin je
moguce resiti problem liberalne pretpostavke o slobodi i jednakosti gradana, i ¢injenice da zivimo
u drustvu koje poseduje legitimno pravo na prinudu. Moj zadatak bice da prikazem jasan filozofski
osvrt na ove probleme, te da objasnim ideju javnog uma od njenih prvih tumacenja, sve do

savremenog doba.

Odredenje ideje javnog uma

Ideja javnog uma predstavlja jedan od centralnih pojmova u savremenoj politi¢koj raspravi.
On oslikava drusStvo slobodnih i jednakih gradana koji postizanje individualnog i opSteg dobra,
kao 1 uslove pravi¢ne saradnje, pronalaze u liberalnom principu slobode, pravi¢nosti i poStovanja
licne autonomije. U savremenoj literaturi javni um se ponekad ¢ini kao liberalno-demokratski
ideal: model deliberativnog uspostavljanja fundamentalnih politi¢kih principa zasnovanih na
javnim vrednostima i javnom opravdanju, uz poStovanje individualne slobode i medusobno
prihvatanje razli¢itosti.? lako je javni um relativno nov pojam, neki od zahteva koje pretpostavlja
stari su gotovo koliko i sam politi¢ki liberalizam. Ova ideja pojavljuje se, implicitno ili eksplicitno,
jos kod predstavnika teorije drustvenog ugovora, medu kojima poseban doprinos pripada Hobsu,
Rusou i Kantu, pa sve do savremenih liberalnih mislilaca, za §ta je prvenstveno zasluzan DZon

Rols, koji revitalizuje ovaj pojam u svojim politiCkim spisima. Nakon objavljivanja Rolsovog

2 |vison 1997: 126-127.



Politickog liberalizma, ideja javnog uma ne prestaje da zauzima centralno mesto savremenih
filozofskih rasprava, a koliki uticaj javni um ima na savremene liberalne teorije i teorije
demokratije, govori u prilog ¢injenica da su mnoge aktuelne politicke teorije, poput nekih teorija
0 deliberativnoj demokratiji i liberalizmu, ili direktno zasnovane na nacelima javnog uma, ili
barem teZe da im ne protivreée.> Koja su to nacela i zasto javni um dovodimo u tesnu vezu sa

politi¢kim liberalizmom?

Pre svega, javni um nazivamo javnim zbog toga $to se odnosi na rasudivanje koje treba da
predstavlja zajednicko rasudivanje svih gradana, i koje se zasniva na razlozima koji su prihvatljivi
svima, a ne samo pojedincima, ili odredenoj grupi ljudi.* Kako Kvong navodi, jedna od najopstijih
karakteristika javnog uma jeste pretpostavka o tome da politicka nacela jednog liberalnog drustva
moraju, na neki nacin, biti prihvatljiva svim ¢lanovima dru$tva na koja se ta na¢ela odnose.® U
savremenim liberalnim teorijama smatra se da potreba za ovakvim opravdanjem politickih odluka
prirodno sledi iz nekih osnovnih liberalnih nacela, kao $to su ideja o slobodi i1 jednakosti gradana
1 uvazavanju druStvenog pluralizma. Kao slobodni i1 jednaki, pretpostavlja se da ne mozemo
opravdano biti podrvrgnuti bilo ¢ijoj samovolji, niti nam iko moze silom nametnuti bilo kakva
pravila ponasanja.® To se, medutim, u politi¢koj zajednici ipak desava, ¢ak i ako za primer uzmemo
najsavremenija demokratska drustva. Politicka zajednica ili drzava, uopsSteno govoreci, poseduje
pravo na prinudu 1 drZzava moze da nas na razne nacine kazni, ili ¢ak 1iSi slobode, ukoliko ne
postujemo njene zakone i druge pravne propise.’” Tu postaje jasno zasto nam je potrebna nekakva

vrsta opravdanja politiCkog ustrojstva, ili nekakva saglasnost. Saglasnost gradana u pogledu

3 Videti: Mladenovi¢ 2019, Gaus 2012.

4 lvison 1997: 126-127.

5 Quong 2022, ,,Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet.
5 Ibid.

7 Stupar 2014: 163.



osnovnih politi¢kih nacela znac¢i dobrovoljni pristanak i spremnost na postovanje tih nacela, $to
drzavi daje legitimitet u pogledu upotrebe prisile. Cinjenica postojanja drustvenog pluralizma,
medutim, Cesto predstavlja izazov za postizanje saglasnosti. U savremenom kontekstu, drustveni
pluralizam se definiSe kao stanoviste prema kojem je drustveno neslaganje u pogledu odredenih
politi¢kih, eti¢kih i drugih znacajnih pitanja dozvoljeno i, u odredenim granicama, deo javne
demokratske kulture.® Cinjenica da medu ljudima postoji duboko neslaganje u pogledu uverenja,
interesa, morala i politike, medutim, prisutna je u filozofiji politike jo§ u najranijim liberalnim
teorijama, a kod nekih filozofa, poput Hobsa, ona predstavlja mozda i najveci problem i prepreku
u stvaranju i odrzavanju stabilnosti drustvenog poretka. Medutim, ¢ak i ako pretpostavimo da je u
drustvu moguce postic¢i neki vid saglasnosti, ili uspostaviti odredene principe, na primer, putem
vecéinskog glasanja, mozemo se zapitati da li bi ti principi bili u isto vreme i aktuelno prihvatljivi
1 opravdani svim gradanima politicke zajednice na koje se ti principi odnose? Drugim re¢ima,
pored pitanja saglasnosti, liberalna politicka koncepcija mora uzeti u obzir 1 znacaj politickog
opravdanja, odnosno, prihvatljivosti izabranih politickih principa. Usled toga, kao pokusaj
prevazilazenja ovih izazova, u politi¢koj filozofiji se pojavila ideja javnog uma. Ta¢nije, iz dve
pretpostavke- slobode i jednakosti gradana, i druStvenog pluralizma, javni um nastoji da pokaze
kako je uopSte moguce legitimno uspostaviti bilo koji politicki poredak, kada medu ljudima postoji
duboko neslaganje u pogledu njegovog sadrzaja.® Prema ideji javnog uma, takav poredak moze
biti uspostavljen samo ukoliko se njegovo opravdanje zasniva na argumentima ili razlozima koje

svi gradani na neki nadin mogu prihvatiti.0

& Chambers 2009: 351.
9 Quong 2022, ,,Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet.
10 1bid.



Posti¢i ovo, medutim, nije nimalo lak zadatak. Uzevsi u obzir ¢injenicu da je rasudivanje
ljudi €esto pristrasno, obojeno razli¢itim liénim uverenjima o politici, moralu, religiji i, generalno,
pitanjima o ustrojstvu sveta, pronalazak razloga koji bi mogli biti prihvatljivi svima zahtevaju da
se, na neki nacin, distanciramo ili prevazidemo sve te licne nesuglasice nastale kao posledica
privatnog rasudivanja. Zbog toga, javni um, koji sustinski treba da predstavlja um svih gradana, u
politickoj sferi zahteva zauzimanje odredene javne perspektive, ili primenu neke vrste rasudivanja
koja moze ogledati rasudivanje Citave javnosti, barem u onim situacijama kada je potrebno doneti
odluke koje se ti¢u najvaznijih instanci naSeg politickog Zivota. Nekoliko pitanja javlja se u vezi
sa ovom pretpostavkom. Prvo, postavlja se pitanje da li je, i na koji nacin, uzdizanje iznad
privatnog rasudivanja ka ovoj vrsti javnog rasudivanja uopste moguce, i mogu li svi ¢lanovi jedne
politicke zajednice biti sposobni za ovakvu vrstu rasudivanja? Drugo je pitanje kakva je priroda 1
poreklo tih razloga koji bi mogli biti prihvatjivi svima i koji mogu posluziti kao osnova javnog
opravdanja politickih odluka. Kroz naredna poglavlja, nastojacemo da pokazemo kako su se kroz
istoriju politicke misli mnogi filozofi bavili ovim problemima i ponudili razli¢ite odgovore na data

pitanja.

Klasi¢ne i savremene interpretacije pozivanja na javni um u filozofiji politike

Pre svega, vaZzno je naglasiti da, mada se ideja o javnom umu, ili zasnivanja politi¢kog
opravdanja na javnim vrednostima koje svi kao gradani delimo, javljala mnogo puta tokom istorije,
ne mozemo tvrditi da je njeno susStinsko znacenje od Hobsa do Rolsa ostalo nepromenjeno.
Naprotiv, mogli bismo re¢i da su se filozofi koji spadali u predstavnike drustvenog ugovora tek
usputno ili delimic¢no bavili nekim aspektima ove ideje, 1 da nam u tom pogledu predstoji zadatak

da ispitamo mogu li se njihova tumacenja uopste dovesti u ikakvu vezu sa savremenim shvatanjem

7



javnog uma, ili oni predstavljaju potpuno razli¢ite koncepte. Da bi ideja postala jasnija, poce¢emo

od nekih osnovnih stavova u vezi sa klasiénom ugovornom teorijom.

Jos od nastanka moderne epohe, obelezene nastankom modernih politickih zajednica 1
teorije drustvenog ugovora, filozofi su uocili i nastojali da prevazidu neke fundamentalne
probleme koji se ticu samog ustrojstva naseg drustvenog Zivota i pravi¢nosti politi¢kog sistema.
Ti problemi ogledaju se u slede¢im pitanjima: Sta predstavija cilj naseg kolektivnog Zivota? Kako
politicki poredak moze da dobije legitimitet u liberalnom politickom drustvu? Da li postoji
jedinstveni princip pravde oko kojeg, kao slobodne i jednake individue mozemo da postignemo
saglasnost? Na kakvim osnovama politicko opravdanje moze da stoji? Kakvu ulogu mi, kao
pojedinci, imamo u drustvu? Kako teZiti ka opStem dobru zajednice u drustvu u kojem moze nastati
sukob privatnih interesa? Kao sto je dobro poznato, kod predstavnika teorije druStvenog ugovora,
odgovori na ova pitanja su se veoma razlikovali, a ponekad su vodili i nepomirljivim zakljuccima,
kako u pogledu prirode i granica politickog autoriteta, tako i u pogledu samog izvora na kojem
pociva njegov suverenitet 1 legitimnost. Uprkos tome, ono §to mozemo odrediti kao neke sustinski
zajednicke pretpostavke teorije druStvenog ugovora jesu, prvo, sloboda i jednakost svih ¢lanova
jedne politicke zajednice, i drugo, posmatranje drustvenog ugovora kao rezultata neke vrste

saglasnosti.!

Upravo se na ovim pretpostavkama, prema Kvongu, temelji sam zacetak ideje javnog uma
u filozofiji politike: ,,Zagovornici javnog uma“, kako Kvong kaze, ,,ideju javnog uma cesto
predstavljaju kao implikaciju posmatranja osoba kao slobodnih i jednakih... Kako nam se, onda,

neka politicka pravila s pravom mogu nametnuti, posebno ako pretpostavimo duboka i trajna

11 Videti: Stupar 2014: 167-170.



neslaganja o pitanjima vrednosti, morala, religije i dobrog zivota? Odgovor je, za zagovornike
javnog uma, da se takva pravila mogu s pravom nametati osobama kada se mogu opravdati
pozivanjem na ideje ili argumente koje te osobe, na nekom nivou idealizacije, mogu podrzati ili
prihvatiti.“*? Predstavnici teorije drustvenog ugovora, naravno, nisu se u istoj meri bavili niti
idejom javnog uma, niti su imali istovetne stavove u vezi sa prirodom opravdanja politickih
odluka. Dok u Hobsovoj politickoj filozofiji ovaj pojam eksplicitno zauzima mesto rasprave,
pogotovo kada se govori o problemu odnosa izmedu “privatnih” umova gradana i jedinstva
civilnog drustva, u Rusoovoj filozofiji nema jasnih formulacija ovog principa. Kod njega se pitanja
u vezi sa javnim umom razmatraju implicitno, kroz analizu opstih liberalnih nacela, kao sto je ideja
slobode i jednakosti gradana i problema legitimnosti vlasti. Kant je, s druge strane, formulisavsi
distinkciju izmedu privatne i javne upotrebe uma, prvi ukazao na to da, u sferi politickog zivota,
naéin na koji pristupamo problemima i opravdanju, mora predstavljati slobodno i nepristrasno
rasudivanje. U tom smislu, Kant je politi¢ke forume posmatrao kao poligone javne upotrebe uma,
gde Ce svi gradani mo¢i da izraze svoju slobodu 1 miSljenje 1 javno raspravljaju o politickim
odlukama na nacin koji bi bio prihvatljiv celokupnoj zajednici iz razloga koji nisu vezani ni za Cije

konkretne interese.

S druge strane, u savremenim teorijama filozofije politike, potreba da se odgovori na
zahteve javnog uma, ne samo da dobija veci znacaj, ve¢ na neki nacin predstavlja jedan od klju¢nih
uslova svake teorije koja pretenduje da zastupa osnovne liberalne vrednosti. Politi¢ke zajednice
druge polovine dvadesetog i poCetka dvadeset prvog veka obelezile su uspon liberalnih politickih
doktrina i savremenih teorija demokratije. Jake pretpostavke politickog realizma, da postoji jedan

jedini ispravan izbor politickog uredenja ili dobrog drustvenog zivota, u savremenim doktrinama

12 Quong 2022, ,,Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet.

9



znatno su dovedene u pitanje, a u danasnjim liberalnim politickim zajednicama gotovo Ssu u
potpunosti odbacene. Politicke institucije u savremenom kontekstu posmatraju se kao vestacka,
instrumentalno formirana tela, ¢ija je osnovna svrha odrzavanje i pobolj$anje efikasnosti zajednice
u kojoj svaka individua moze da dela prema sopstvenim teznjama i uverenjima. Svrha drzave,
stoga, nije u tome da nametne gradanima ono §to smatra dobrim za sve, ve¢ da omoguc¢i svima da
zive prema sopstvenim koncepcijama dobra i da se u Sto manjoj meri upli¢e u licne izbore gradana.
Drugim recima, mi pristajemo da Zivimo u zajednici zato $to nam je ona korisna i zato $to je ona
odraz nase slobodne volje i odluke, ne zato §to Smo primorani na to. Demokratija predstavlja tako
ureden politicki sistem u kojoj se gradani posmatraju kao slobodni i jednaki i u kojoj svako
politicko nacelo predstavlja rezultat kolektivnog izbora i glasanja. Stoga je jasno da u ovako
shvacenoj savremenoj zajednici, politicke odluke ne mogu biti opravdane ukoliko zaista ne
doprinose drustvenom dobru i ukoliko na javnim osnovama ne mogu biti predstavljene i opravdane
kao takve. U skladu sa ovim osnovnim pretpostavkama, pojavilo se nekoliko novih izazova i

pitanja na koja je filozofija politike trebalo da da odgovor.

Prvo, to je bilo pitanje kako uspostaviti bazicne principe u druStvu u kojem vlada diverzitet
misljenja, ali 1 mogucénost sukoba interesa. lako ovo pitanje samo po sebi nije predstavljalo novinu,
budu¢i da su se njime bavili 1 teoreti¢ari druStvenog ugovora, ono §to je ovom problemu dalo novu
dimenziju bilo je poricanje moguénosti da filozofija treba, ali 1 moze, da nam da tacan i univerzalan
odgovor na pitanja Sta predstavlja opSte dobro politicke zajednice 1 ¢emu kao drustvo treba da

tezimo.

Drugo, to je bilo pitanje legitimiteta, koje, ne samo da vise nije moglo pronaci uporiste u
pretpostavci o nekoj univerzalnoj racionalnosti ili hipotetickoj saglasnosti, ve¢ je samo po sebi

moglo predstavljati predmet neslaganja izmedu individua. Drugim re¢ima, filozofima je predstojio

10



zadatak da objasne kako je moguce da odredeni politi¢ki princip dobije legitimnost u drustvu u
kojem ljudi, ne samo da mogu imati neslaganje u pogledu odabira najadekvatnijeg politickog

principa, ve¢ mogu imati sukobljena misljenja i o samom legitimitetu.

Upravo kao pokuSaj prevazilazenja ovih problema, u savremenoj politickoj misli ideja
javnog uma dobila je novu dimenziju i konacno, kroz filozofiju DZzona Rolsa, prvi put je bila

teorijski kompletirana.

Filozofske implikacije razli¢itih shvatanja ideje javnog uma: saglasnost, istina, legitimnost,
pluralizam

Koreni ideje javnog uma sezu do najranijih liberalnih teorija novog veka. Uz razvijanje
ove ideje 1, generalno, usled promena istorijskih okolnosti precenih promenom celokupne
filozofske paradigme, postepeno su se menjale i neke fundamentalne pretpostavke na kojima je
liberalizam, a samim tim i javni um, pocivao. U ovom delu ukratko ¢emo ukazati na neke znacajne

karakteristike razvoja politickog liberalizma koji se dovode u tesnu vezu sa idejom javnog uma.

Prvo, potrebno je naglasiti u kakvoj je vezi nalazi ideja javnog uma sa saglasnosc¢u i istinom
u politici. Kvong ideju javnog uma svrstava u neku vrstu srednjeg puta izmedu ova dva pojma,
navodeci: ,,Javni um nije samo nacin da se identifikuju oni principi koji ve¢ predstavljaju predmet
saglasnosti. Podjednako, javni um ne sme odredivati one principe koji bi svakoj osobi mogli biti
prihvatljivi ili opravdani na osnovu toga §to su predstavljeni kao istiniti.<*3 Ukoliko se javni um
ne zasniva ni na saglasnosti, ni na istini, Kvog postavlja pitanje, ,,zaSto bismo usvojili ideju javnog

uma kao relevantni kriterijum procene politickih principa?“*4 Da bismo odgovorili na ovo pitanje,

13 Quong 2022, ,,Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet.
4 1bid.

11



napravi¢emo kratko poredenje tradicionalnog i savremenog liberalnog shvatanja legitimnosti. Kao
Sto je receno, teorija druStvenog ugovora uopsteno je okarakterisana posmatranjem individua kao
slobodnih i jednakih i nekim vidom saglasnosti kao izvorom politickog legitimiteta. U nekom
najSirem smislu, to je podrazumevalo da odredeni politicki poredak ili oblik vladavine, pa Cak 1
sam drustveni ugovor, poseduje legitimitet na osnovu saglasnosti gradana. Ta saglasnost nije
morala predstavljati izri¢itu saglasnost, ve¢ je mogla biti shvacena i u hipotetickom, ili pre¢utnom
smislu. U isto vreme, klasi¢ne liberalne teorije, posebno u doba prosvetiteljstva, tezile su nekom
obliku politi¢kog realizma. Kako Gaus zapaza, ,,prema ovom tradicionalnom liberalom shvatanju,
pravilnom upotrebom razuma mozemo dosti¢i objektivnost: mozemo videti svet onakav kakav
jeste.“Y® Uopsteno, to je podrazumevalo i shvatanje da politi¢ke istine postoje, da je opste dobro
zajednice objektivno, i, u nekom idealnom slucaju, pravilnim rasudivanjem ljudima dostizno.
Stoga, mera u kojoj su se predstavnici teorije drustvenog ugovora bavili idejom javnog uma u
pogledu legitimiteta, bila je ograni¢ena na domen politickog opravdanja, ili samog procesa
dolazenja do, odnosno ,,otkrivanja“ onih ispravnih nacela koji, prema njima, objektivno, i cak

nezavisno od nasih moc¢i rasudivanja, postoje.

Savremene liberalne politicke teorije, kako je pomenuto u prethodnom delu, uglavnom se
distanciraju od jakih pretpostavki politickog realizma, ili izbegavaju da politicka opravdanja
zasnivaju na argumentovanju o njithovoj istinitosti, prvenstveno usled cinjenice poStovanja
drustvenog pluralizma. Takode, za razliku od klasi¢ne teorije druStvenog ugovora koja se bazira
na saglasnosti kao izvoru legitimiteta, u savremenoj normativnoj politickoj teoriji, izmedu ostalog

zahvaljujuci Rolsu, pojavila se ideja liberalnog principa legitimnosti, koji opravdanje politicke

15 Gaus 2003: 2-3.

12



moéi, umesto na saglasnosti, temelji na ideji javnog uma.!® Sustina liberalnog principa
legitimnosti, kako Mladenovié uogava, nalazi se u razloznoj prihvatljivosti.t” U tom smislu, navodi
Mladenovié: ,,Kriterijum razlozne prihvatljivosti implicira da su kolektivne odluke politickog tela
legitimne samo ako gradani jedni drugima nude opravdanje koje bi moglo da bude prihvatljivo
svim slobodnim i jednakim gradanima na razloznim osnovama. To sugeriSe da se ideja javnog uma

zasniva na liberalnom principu legitimnosti.*!8

Na kraju, postoji uo€ljiva promena pogleda na ¢injenicu postojanja drustvenog pluralizma
kod teorije druStvenog ugovora u odnosu na savremene liberalne politicke teorije. MoZemo reci
daje, usled doba u kojem su Ziveli i stvarali, za predstavnike teorije drustvenog ugovora pluralizam
predstavljao relativno nov politicki fenomen. Drustvene i politicke reforme koje su uzrokovale
pojavu modernih politickih zajednica, iSle su u pravcu oslobadanja od tradicionalnog shvatanja
bozanske prirode i neprikosnovenosti autoriteta i vlast je bila prepustena obi¢nom gradanstvu,
Cesto podeljenom po pitanju stavova i interesa. Pluralizam je, stoga, ubrzo iznedrio pitanje: ,,Ko
donosi konac¢nu odluku kada se politicka zajednica suoc¢i sa dubokim neslaganjem oko nekih
bazi¢nih politickih ili moralnih principa?* Bilo je jasno da je drustvu potreban javni sudija, neko,
ili neki princip koji bi na javnim osnovama ljudima bio prihvatljiv, ne samo na osnovu
konstatovanja ¢injenice da je javno usvojen, veé i zbog toga $to je javno opravdan.® Usled toga,
medu predstavnicima teorije druStvenog ugovora pojavila su se razli¢ita tumacenja kako ovo
posti¢i. Hobs je, na primer, pluralizam posmatrao kao prepreku druStvenoj stabilnosti i nastojao je

da ga prevazide zagovaraju¢i apsolutnu vlast. Drugi filozofi pokuSali su da ostvarivanje

16 Mladenovié¢ 2019: 23.
17 1bid: 26.

18 |bid.

1% Chambers 2009: 349.

13



gradanskog jedinstva pronadu u nekoj univerzalnoj racionalnosti ili u demokratskoj proceduri. Sve
u svemu, iako nisu svi delili Hobsov stav da pluralizam predstavlja opasnost po drustvenu
stabilnost, ¢ini se da je u klasi¢nim liberalnim teorijama postojala odredena teznja da diverzitet
licnih uverenja i pogleda na svet na neki nacin, ili na nekom stepenu, bude prevaziden. Nasuprot
tome, u savremenim stanoviStima drusStveni pluralizam, kao i neslaganje u pogledu odredenih
politickih, eti¢kih i drugih znacajnih pitanja u njamanju ruku smatra se delom javne demokratske
kulture.?® Zbog toga, kako éemo videti, ideja javnog uma u savremenoj literaturi nastoji da pokaze
kako je moguce, upravo uzevsi u obzir pretpostavku drustvenog pluralizma, uspostaviti principe

pravde liberalnog drustva koji se zasnivaju na razlozima koji mogu biti prihvaéni od strane svih.

U narednim poglavljima, dakle, proucavacemo nastanak i razvitak ideje javnog uma kroz
istoriju politicke misli. Nastojacu da sistematski izlozim politi¢ke doktrine Hobsa, Rusoa, Kanta i
Rolsa i da pokazem u kom smislu i na koji na¢in su ovi filozofi u svojim politickim doktrinama
odgovorili na zahteve javnog uma 1 doprineli njegovom savremenom liberalnom tumacenju. Pri
tom ¢u ukazati na neke bitne razlike izmedu pomenutih koncepcija, relevantne kritike 1 probleme
koji se javljaju, kako u konkretnim teorijskim okvirima i istorijskim epohama, tako i u odnosu na
savremeno tumacnje. Cilj koji se nadam da ¢e biti ostvaren u ovoj disertaciji jeste stvaranje
sistematske 1 koherentne slike o ideji javnog uma, finalizovan kroz savremena tumacenja, pretezno
opisana u Politickom liberalizmu kod DZona Rolsa i povezanim spisima. PokuSacu da kriticki
preispitam u kojoj meri je zadrzana sli¢nost izmedu tradicionalnog istorijskog tumacenja i

savremenog shvatanja zahteva javnog uma, kao i u kojoj meri javni um moze odgovoriti na izazove

20 1hid: 351.

14



liberalnih politickih doktrina i aktuelno doprineti poboljSanju uredenju savremenih liberalnih

drustvenih zajednica.

15



1. Hobsova doktrina o javhom umu

lako se dovodi u pitanje to da li Hobs bio predstavnik liberalne teorije, poblize Citanje
Levijatana pokazuje da Hobsova politi¢ka filozofija pocinje nekim osnovnim liberalnim
pretpostavkama. Prvo, prema Hobsu, ljudi su, jo§ pre stupanja u drzavu slobodni, ,,da se
sopstvenim moc¢ima sluze onako kako sami zele, za odrzanje sopstvene prirode, odnosno
sopstvenog zivota, pa stoga i slobodni da ¢ine sve ono §to po svom rasudivanju i razumu smatraju
najpogodnijim sredstvom za tu svrhu.“?* Ovo Hobs naziva ius naturale, prirodnim pravom.??
Drugo, ljudi su po prirodi jednaki, u mentalnom i fizickom smislu, i poseduju jednako pravo na
ostvarivanje svojih ciljeva.?® Otuda, prema Hobsu, i nastaje prvi uzrok konflikta i neslaganja
izmedu ljudi, te samim tim i problem za postizanje mira. Hobs prirodno stanje posmatra kao stanje
rata. U njemu ljudi teze da ostvare svoje prirodno pravo sluzeci se sopstvenim sposobnostima,
vodeni impulsima, strastima i1 Zeljom za mo¢i, dok na kraju ne zavrSe u stanju opste strepnje 1
neprijateljstva, a zivot im postaje ,,usamljenicki, siromasan, opasan, skotski i kratak.“>* Hobs izlaz
iz ovakve situacije vidi u uspostavljanju apsolutisticke vlasti kojoj ¢emo predati svoje prirodno
pravo, i ovo nam, $taviSe, nalaze Guveni lex naturalis, prirodni zakon razuma.?® Hobs, dakle,

smatra da je najbolje da celokupnu vlast predamo suverenu koji ¢e odlucivati u ime svih, jer je to

21 Hobs 2011: 117

22 Na ovom mestu Hobs takode nudi i definiciju slobode, kao ,,0dsustva spoljasnjih prepreka koje Gesto mogu da
oduzmu jedan deo Covekove mo¢éi da ¢ini $to bi hteo.*, Ibid: 117.

23 Priroda je ljude stvorila jednakim u pogledu telesnih i duhovnih sposobnosti, tako da, iako ponekad moze da se
naide na nekog coveka koji je telesno ocigledno jaci, ili zivljeg duha od drugih, ipak, kad se sve zajedno uzme u racun,
razlika izmedu Coveka i Coveka nije tako velika da bi jedan covek na osnovu te razlike mogao za sebe da zahteva ma
kakvu Korist na koju neki drugi ne bi mogao pretendovati isto tako kao i ovaj prvi. Jer, §to se telesne snage tice, i
najslabiji ima dovoljno snage da ubije najjaceg, bilo pomocu potajnih mahinacija, bilo pomo¢u udruzivanja s drugim
koji se nalaze u istoj opasnosti kao i on.* Ibid: 112-113.

24 |bid: 114

25 Opsta forma prirodnog zakona glasi: ,,Covek treba da teZi za mirom sve dotle dok se nada da ¢e ga postici, a kad ne
moZe da ga dobije, da moze traziti i upotrebiti sva sredstva i sve Koristi rata,” a na njega se, za potrebe opravdanja
stupanja u drzavu, nadovezuje drugi prirodni zakon koji nalaze da: ,,Ukoliko su i drugi spremni, ukoliko to smatramo
potrebnim za mir i za svoju odbranu, da napustimo svoje pravo na sve stvari i da se zadovoljimo sa onoliko slobode
prema drugim ljudima koliko smo i sami voljni da drugim ljudima protiv sebe priznamo.* Ibid: 118.

16



jedini nadin da prevazidemo konflikte svojstvene ljudskoj prirodi i stvorimo stabilno dru§tvo.?
Iako pod ,,suverenom* Hobs ne podrazumeva da to mora biti vladavina jedne osobe, ve¢ se to
uopsteno odnosi na drzavu kao telo koje ima kontrolu nad gradanima i koje donosi zakone, Sto
moze predstavljati 1 skupstinu, takvom upravnom telu je ipak potrebno dati neograni¢enu mo¢,
kako bi efikasno moglo da gradanima nametne drustvena pravila i osigura da ih se gradani
pridrzavaju. Zbog toga, mo¢ni suveren, budu¢i da ima apsolutnu vlast, moze slobodno odlucivati
o ljudskim Zivotima, koristiti silu, donositi zakone, kaznjavati, i tako dalje, a ¢itajuéi Levijatana,
vidimo i da to &esto neée biti humani, prosveéeni despot, ve¢ ¢e ponekad vladati surovo.?’
Zanimljivo je odmah na pocetku napomenuti da prema Hobsu u najgrubljem, ali doslednom
smislu, javni um odreduje suveren, i njegove odluke predstavljaju glas javnog uma.?® Celokupno
Hobsovo stanoviste, kao $to je dobro poznato, ¢esto je bivalo kritikovano, i mnogi savremeni
interpretatori smatraju da Hobsovo shvatanje ljudske prirode, javnog uma i odnosa vlasti prema
pojedincima u krajnjoj meri nije ni liberalno, ni konzistentno. U nastavku ¢emo pazljivo prouciti

Hobsovo razumevanje javnog uma i kako dolazi do ovog koncepta.

1.1. Hobsovo razumevanje javnog uma

Pre svega, Hobs ne poriCe postojanje druStvenog pluralizma. Naprotiv, on pluralizam
smatra osnovnom psiholoskom i drustvenom ¢injenicom. RazilaZenje kod ljudi u pogledu pitanja
morala, politike, religije, druStvenih odnosa, pa i istine, StaviSe, sledi iz naSeg prirodnog prava na

odrzanje sopstvene prirode i1 zivota. Hobs ovu tendenciju ka rasudivanju iz sopstvene perspektive

26 |bid:: 150
27.0 prirodi i granicama suverene vlasti videti: Ibid: 152-159.
28 Gaus 2012: 162

17



naziva privatno rasudivanje.’® Ne mozemo, medutim, Hobsa smatrati pluralistom, i to se javno
uocava u Levijatanu na mestima gde Hobs izrazava negativan stav po pitanju upotrebe privatnog
rasudivanja u pogledu osporavanja drzavnih zakona, nazivajuéi ga ,,boles¢u drzave“ u kojoj ,,je
svaki pojedinac pozvan da izri¢e svoj sud o tome $ta su dobre, a $ta rdave radnje.*%° Za razliku od
savremenih liberalnih teoretiara koji pluralizam posmatraju kao pozitivnu drustvenu ¢injenicu,
Hobs smatra da pluralizam uzrokuje sukobe i da pluralisticko drustvo nikada nece biti stabilno 1
odrzivo. Zbog toga, prema Hobsu, privatno rasudivanje samo vodi konfliktu i ne moze
predstavljati metod stvaranja politickih principa.* Nasuprot privatnom rasudivanju, javni um bi
predstavljao vrstu rasudivanja koje nije iz licne perspektive, ve¢ iz perspektive onoga Sto bi

predstavljalo dobro za sve gradane.

Problem razumevanja javnog uma kod Hobsa lezi u tome §to Hobs, mada koristi taj pojam,
ne razvija temeljno njegovu koncepciju. Zbog toga je Cesto potrebno dodatno tumacenje mesta u
Levijatanu na kojima Hobs govori o tome kako usled druStvenog pluralizma nastaje potreba za
javnim umom. On kaZe da buduci da ,, razlog ma kog pojedinca, ni razlog ma kojeg broja ljudi ne
znaci izvesnost... stranke moraju sporazumno da potraze ispravan razlog, razlog nekog posrednika
ili sudije, €ijoj ¢e se odluci obe prikloniti- a ako tako ne ucine, onda Ce se ili zbog spora potuci, ili
ée spor ostati neresen usled odsustva razloga koji bi od prirode bio dat...“*? Ovaj pasus ukazuje na
to da, prema Hobsu, mi kao pojedinci ne mozemo doci do ,,ispravnog razloga‘“ ni na jedan drugi
nacin, osim da dobrovoljno prihvatimo rasudivanje nekog posrednika kao ,,ispravan razlog®,

odnosno kao presudu o tome kako svi treba da postupamo. Zbog toga, suverenovo rasudivanje

2 Hobs 2011: 260.
30 1bid: 260.

31 Gaus 2012: 161.
32 Hobs 2011: 52.

18



treba da predstavlja rasudivanje svih nas kao gradana. Prema Gotijeu, Hobsovo shvatanje javnog
uma moze se najbolje razumeti kao rasudivanje osobe koju smo dobrovoljno ovlastili da
predstavlja javnog arbitra.®® Ovako shvaéen javni um je, pritom, nuzan kako bi se prevazisli sukobi
koji nastaju kao posledica privatnog rasudivanja. Kada govori o samom nastanku drzave, Hobs
potkrepljuje ovaj stav navode¢i da je jedini nacin da se uspostavi zajednicka vlast taj da ,,svaki
pojedinac potcini svoju volju volji nosioca zajednicke li¢nosti, a svoje rasudivanje njegovom
rasudivanju.“** Hobs smatra da je pojedincima jako tesko da rasuduju iz perspektive onoga §to je
dobro za sve, te nam, stoga, jedino preostaje da se svako odrekne svog privatnog rasudivanja i
ovlasti suverena da rasuduje u ime svih. Kako Cembersova zapaza, ono §to je Hobsa brinulo nije
bila ¢injenica da ljudi imaju razli¢ita misljenja o pitanjima politike, ve¢ to da, zbog razli¢itih, ¢esto
religijski obojenih stavova o pitanjima politike, nikada neée biti postignut mir u drustvu i stabilnost
drzave.®® Hobs, §tavise, podsticanje na upotrebu privatnog rasudivanja i religijsko nadahnude

navodi kao neke od glavnih razloga za slabljenje i raspad drzave:

,,Po tom laznom uéenju, ljudi su skloni da se medu sobom prepiru i da osporavaju zapovesti

drzave, a zatim da ih sluSaju ili ne slusaju, prema tome §ta po svom privatnom rasudivanju smatraju

«36

celishodnim, usled ¢ega u drzavi nastaje razdor 1 drzava slabi,**, 1. ,,I tako opet padamo u gresku

da sebe smatramo pozvanim da budemo sudije o dobru i zlu, ili da takvim smatramo one privatne

33 Gauthier 1995: 31.

34 Hobs 2011: 150. Napomena: kurziv je dodat.

35 Chambers 2009: 352. Cembersova na ovom mestu takode isti¢e da su veliki uticaj na politicku filozofiju Hobsa
predstavljali gradanski ratovi u Engleskoj koji su bili izraz sukoba izmedu protestanata i katolika, kao i izmedu
Parlemanta i pristalica monarhije. Hobs je ovim razaraju¢im i tragi¢nim dogadajima bio li¢ni svedok, Sto se ogleda i
unjegovom stavu da je osnovna funkcija vlasti obezbedivanje mira i spreCavanje unutrasnjih sukoba. Hobs je posebno
nastojao da opovrgne verovanje da je pravdanje politickih odluka iz perspektive odredene religiozne doktrine
opravdano, buduc¢i da bi takvo opravdanje bilo nestabilno i neprihvatljivo iz perspektive individua koji delaju prema
sopstvenim uverenjima koja mogu biti drugacija.

3% Hobs 2011: 261.

19



ljude koji sami za sebe drze da su natprirodno nadahnuti, $to bi dovelo do raspadanja svake

gradanske vladavine...“%’

U vezi sa pluralizmom postoji jos jedan problem, a to je interpretacija boZzanskih, prirodnih
zakona. Ljudi prema Hobsu, ustvari, uopste i nemaju zadatak da prevazilazenjem razlicitosti ili
dogovorom dodu do nekakvih idealnih zakona. Takvi zakoni ve¢ postoje, to su prirodni zakoni 1
oni su ,,nepromenljivi i ve¢ni*, a ,,poznavanje tih zakona predstavlja istinsku moralnu filozofiju.«*
Hobs ponekad govori i 0 prirodnom razumu, kao sposobnosti neposrednog tumacenja prirodnih
zakona.*® Nagelno gledano, ukoliko bismo po ugledu na prirodne zakone napravili drzavne zakone,
dobili bismo stabilno i dobro drustvo.*’ Zasto nam je, onda, u stvarnosti tesko da to postignemo?
Razlog tome je, ve¢ smo pomenuli, $to prilikom tumacenja prirodnih zakona kao pojedinci nismo
sposobni da koristimo nepristrasni ,,prirodni razum®, ve¢ se oslanjamo na nase privatno
rasudivanje, koje je, mada nacelno racionalno, takode obojeno licnim interesima, stavovima i

emocijama, 1 samim tim pogresivo 1 vodi iracionalnim teZnjama da svoje glediSte nametnemo

drugima.
Hobs to ilustruje na nekoliko mesta u Levijatanu:

,»A kad ljudi koji misle da su pametniji od svih drugih galame i1 zahtevaju ispravan razlog
kao da su sudije, oni, u stvari, ne traZe niSta drugo do da se o stvarima ne odlucuje po razlogu bilo

kojih drugih ljudi, ve¢ samo po njihovom sopstvenom (...) Jer niSta drugo ne ¢ine oni koji Zele da

37 Ibid.

% |bid: 139.

%9 |bid: 225.

40 Hobs pravi listu od devetnaest prirodnih zakona u XIV i XV poglavlju Levijatana. Ibid: 117-141.

20



svaka njihova strast, kad njima zagospodari, bude primljena kao ispravan razlog: zahtevajuci

ispravan razlog, oni, u stvari, odaju odsustvo takvog razloga.«!

,U svakom predmetu razmisljanja i najsposobniji, najpravicniji i najvi¢niji ljudi mogu da
se prevare 1 izvedu pogresne zakljucke. Nije to samo stoga $to i sam razlog nije uvek ispravan
razlog, nego, ni razlog bilo kog pojedinca, ni razlog ma kog broja ljudi, ne znaci izvesnost, kao $to
ni neki racun nije nije dobro sabran samo zato $to ga je jednodu$no odobrio veliki broj ljudi. Stoga,
stranke moraju sporazumno da potraZe ispravan razlog, razlog nekog posrednika ili sudije, ¢ijoj ¢e

se odluci obe prikloniti.«4?

Prema Hobsu, nijedan zakon ili princip ne¢e sam po sebi resiti konflikt koji nastaje usled
razli¢itosti privatnog rasudivanja. Jedini izlaz iz ove situacije je odrediti neposrednog arbitra-
nekoga ko ¢e biti u stanju da da konaéni sud u pogledu medusobnih sporova.*® Taj sudija je
suveren- neko ko je u stanju da odredi javni um, odnosno da pruzi efikasnu i nepristrasnu

interpretaciju prirodnih zakona, kao $to se uocava u narednom pasusu:

,»SVv1 zakoni, pisani ili nepisani, potrebuju tumacenje. Nepisani prirodni zakon, iako je lako
shvatljiv onome ko bez pristrasnosti i strasti upotrebi svoj prirodni razum, te zato nema nikakvog
izvinjenja za one koji ga vredaju, ipak, kad se ima u vidu da je veoma malo ljudi, a mozda ih 1
nema, koji u nekim sluc¢ajevima nisu zaslepljeni samoljubljem ili nekakvom drugom strasti, postaje

od svih zakona najnejasniji, pa zato potrebuje u najve¢oj meri sposobne tumagce.“*

“1 |bid: 52.
2 |bid.

“3 1bid.
*1bid: 225.

21



Sposobnog tumaca prirodnog zakona bi, u ovom slucaju, predstavljao suveren, buduc¢i da
jedino on ima apsolutnu mo¢ da prekine individualne sporove i nametne jedinstvena pravila

ponasanja.

Prema Gausu, nit Hobsovog rasudivanja moze se iskazati na slede¢i nacin: buduci da
nikada ne¢emo mo¢i da postignemo dogovor u pogledu toga kakva druStvena nacela su najbolja,
naCin da prevazidemo ovaj konflikt je u tome da svoju mo¢ odlucivanja predamo u ruke
,hepristrasnog sudije”, odnosno suverena, koji ¢e odlucivati u ime svih i kreirati javni um- javna
pravila o tome kako treba da se ponasamo.”® Takode, budu¢i da su sva privatna rasudivanja
potencijalna pretnja po stabilnost drustva, Hobs suverenu mora dati apsolutnu mo¢ kako bi
efikasno uslovio gradane na postovanje tih pravila. Javni um je um suverena, i sve §to suveren

odredi kao javni um- jeste javni um, bez moguénosti da se dovede u pitanje.*®

Osnovni problem ovakvog stanovista lako je uociti: kako da uopste znamo da suverenovi
proglasi predstavljaju verodostojno tumacenje prirodnih zakona? Budu¢i da je svacije privatno
rasudivanje pogresivo, a u isto vreme, upotreba privatnog rasudivanja i dovodenje u pitanje
verodostojnosti vladarevog tumacenja predstavlja upravo problem koji javni um nastoji da
prevazide, stie se utisak da je Hobsovo objaSnjenje javnog uma cirkularno. MoZzda najveci
problem u Hobsovoj filozofiji ne predstavlja njegovo uvidanje da upotreba privatnog rasudivanja
vodi neslaganju, jer, ova pretpostavka prisutna je i u savremenim liberalnim teorijama i gotovo se
ne dovodi u pitanje. Problemati¢an je zakljucak da se, usled toga, moramo pokoriti rasudivanju
suverena i njegove proglase nepobitno prihvatiti kao javni um. 1z ovoga se prirodno pojavljuje

pitanje zasSto je Hobs uopSte nastojao da uvede koncept javnog uma, ukoliko ve¢ imamo

4> Gaus 2012: 162-163.
46 |bid: 164-165.

22



legitimnog, apsolutnog suverena, i njegove proglase moramo bezuslovno postovati? Smatram da
je za odgovor na ovo pitanje potrebno razmotriti nekoliko moguéih interpretacija Hobsovog

stanovista.

1.2. Interpretacije Hobsovog odredenja javnog uma

Postoji nekoliko nacina na koji su savremeni interpretatori pokusali da analiziraju i objasne

Hobsovo stanoviste o javnom umu.

Prva interpretacija koju ¢emo razmotriti jeste da javni um nastaje kao modus vivendi.
Prema Gausovom objasnjenju, modus vivendi najbolje je shvatiti kao neku vrstu kompromisa.*’

Argument, ukratko, glasi ovako:

Suoceni sa sukobljenim stavovima i interesima u pogledu politickih pitanja, medu
gradanima se stvara neslaganje 1 konflikt. Svaka strana tezi da ostvari najvecu korist za sebe. Tome,
medutim, teze 1 svi drugi. Budu¢i da trajno stanje konflikta nije u interesu nijednoj strani, gradani
pristaju na kompromisno resenje: iznose predlog koje ¢e drugi imati barem minimalno razloga da
prihvate 1 koji ¢e svima doneti barem minimalnu korist. Da bi kompromis bio mogu¢, dalje, mora
se takode pretpostaviti da gradani imaju barem neke zajednicke interese 1 ciljeve, kao $to je
drustvena stabilnost i li¢na sigurnost. Primer ovakvog rasudivanja bi predstavljao odnos izmedu
prodavca i kupca: kupac ima maksimalnu sumu novca koju je spreman da ponudi za neki proizvod.

Prodavac, takode, ima minimalnu sumu za koju je spreman da taj proizvod proda. Kompromis

47 Modus vivendi obi¢no predstavlja izraz iz medunarodne politike koji opisuje situaciju u kojoj drzave sa sukobljenim
interesima postizu kompromis. Krajnji rezultat kompromisa zavisi od slozenosti situacije, mo¢i i uticaja koje drzave
imaju jedna prema drugoj, medutim, uslov je da svaka strana dobije bar minimum i da nijedna ne gubi. Gaus 2012:
58.

23



predstavlja dogovor o kona¢noj ceni proizvoda, ali on je mogu¢ samo ukoliko je minimalna cena
za koju je prodavac spreman da proda proizvod u skladu sa interesom kupca, odnosno, ne prelazi
maksimalnu sumu koju je kupac spreman da ponudi.*® U tom smislu, modus vivendi kod Hobsa
predstavjao bi kompromis izmedu zaracenih strana: mada svi teze da nametnu stavove proistekle
iz njihovog privatnog rasudivanja, gradani, uvidajuci da time niko nece profitirati, pristaju na to
da svoju slobodu i odluke predaju u ruke suverena da kreira javni um, koji ¢e gradanima obezbediti
minimalni dobitak, odnosno osnovnu drustvenu stabilnost i sigurnost kojoj svi teze. Ovo, naravno,
ne predstavlja idealno resenje, ali, buduci da je alternativa neprestanog sukoba i rata joS gora
opcija, nase racionalno rasudivanje nas navodi na ovaj ¢in.*® Vazno je napomenuti da su, prema
Gausu, ovde kljucne dve pretpostavke: (1) da ljudi najviSe od svega teze sopstvenom
samoocuvanju i sigurnosti, i (2) da su ljudi u stanju da racionalno uvide da niko neée pobediti u
sukobu.® Iz toga, mada rasuduju¢i na osnovu liberalnih pretpostavki, dolazimo do racionalnog

zaklju€ka da je za nas najbolje da Zivimo u neliberalnom druStvenom uredenju.

Da li na osnovu ovih argumenata mozemo reci da za Hobsa javni um predstavlja modus
vivendi? Gaus izvodi zaklju¢ak da ne moZemo, na osnovu jednog vaznog zapazanja: Prema Hobsu,
drustvena stabilnost i mir ne mogu biti uspostavljeni putem kompromisa, i to je jedan od
najvaznijih zakljucaka do kojih Hobs dolazi u svojoj politickoj filozofiji. Prvi razlog je Sto b1 svaki
kompromis za gradane uvek bio relativnog karaktera, i samim tim podlozan promenama usled
spleta okolnosti, odnosa mo¢i, ili uticaja privatnog rasudivanja. Drugi, i jo$ vazniji razlog koji smo
ve¢ pomenuli, lezi u tome Sto je Hobs smatrao da problem koji kolektivno treba da reSimo nije

¢injeni¢ne prirode, jer prirodni zakoni ve¢ postoje, ve¢ normativne i ti¢e se pravde- da li je

“8 |bid: 58.
49 1bid: 60.
%0 1bid: 61.

24



odredeno postupanje u skladu sa, ili protiv prirodnih zakona- a upravo u tom pogledu kao pojedinci
nismo sposobni da napravimo kompromis, ve¢ nam je potreban neko ko ¢e doneti konacnu presudu

u pogledu tumadenja prirodnih zakona.*!

Pretpostavimo stoga da, umesto da svi koristimo svoje privatno rasudivanje u pokusaju
interpretacije prirodnih zakona i time zavrSimo u medusobnom konfliktu, sve predamo u ruke
jedne osobe ¢ije ¢e rasudivanje predstavljati javni um za nas. Tako dolazimo do druge
interpretacije Hobsovog javnog uma kao ,,javne osobe®. Dejvid Gotije ovo objasnjava na sledeci
nacin: ,,Individualni princip deliberacije, prema kojem svaka osoba odlucuje i promislja za sebe
ono $ta je najrazumnije da uradi, potiskuje se kolektivnim principom, prema kojem jedna osoba
odluéuje $ta je svima razumno da urade.“®? Nakon ovog inicijalnog ¢ina deliberacije, kako Gotije
dalje objasnjava, gradani sva buduca promisljanja u pogledu toga Sta je dobro za sve prepustaju
arbitru, kako ne bi doslo do sukoba privatnog rasudivanja.>® Ova interpretacija se, barem na prvi
pogled, direktno suocava sa pitanjem koje smo ranije postavili u ovom radu: ukoliko je svacije
privatno rasudivanje pogresivo, kako mozemo opravdano prepustiti rasudivanje suverenu cije
rasudivanje takode moze biti pogresno? Majkl RidZ smatra da odgovor lezi u tome §to, prema
Hobsu, pogresivost uopste nije najveci problem koji javni um nastoji da prevazide. Kako kaze:
,Hobs je smatrao da, ¢ak i da su individue nepogresive, sukobi bi 1 dalje postojali 1 nijedan jedini
privatni um ne bi mogao da ih prevazide. Prema tome, ono $to Hobs sugeriSe jeste da ljudi, cak 1
jedna ista osoba, moze da vremenom menja stavove u pogledu toga Sta je dobro 1 loSe, 1 to

predstavlja izvor konflikta.“>* S druge strane, suverenovo rasudivanje predstavlja javni um jer smo

51 1bid: 63-64.

52 Gauthier 1995: 25.
53 1bid: 26.

4 Ridge 1998: 544.

25



ga mi time ovlastili, bez obzira na to da li je pravi¢an, da li izrazava ispravnu interpretaciju
prirodnih zakona, ili ne. lako naizgled efikasno reSenje, ¢ini mi se da nas Hobsova teorija o javnom
umu ovom dodatnom interpretacijom samo, u najmanju ruku, stavlja u jo§ nezgodniju
epistemolosku poziciju, dok pritom ne reSava jasno problem samovolje. Ona podrazumeva da
odbacimo sopstveno privatno rasudivanje i, umesto toga, okrenemo “javnom” rasudivanju vladara
koje za nas treba da predstavlja razlozno rasudivanje. Podsetimo se da javni um uopS$teno tezi da
odgovori na pitanje kako je moguce napraviti osnovu zajednickog Zivota i racionalno prevazici
neslaganje uprkos razli¢itosti. Prema interpretaciji javnog uma kao “javne osobe”, odgovor glasi
da moramo da prihvatimo rasudivanje arbitra koji kao kolektivno telo rasuduje u ime svih,
medutim, da li to implicira da proglase javnog uma, koji lako mogu predstavljati samovolju

vladara, moramo bezuslovno prihvatiti kao razlozne za sve nas?

Prema re¢ima Simon Cembers potrebno je da ,,ljudi razlozno uvide da moraju da odustanu
od svog privatnog rasudivanja kako bi se uspostavio neutralni standard ispravnog i pogresnog,
dobrog 1 loSeg, na osnovu kojeg ¢e svi uskladiti ponasanje. Ovo ¢e se ostvariti samo ako se svi
zajedno odreknu svog privatnog rasudivanja i predaju ga u ruke nekome treéem.“>> Mozemo reéi
da Hobs nije mislio da resenje konflikta lezi u prepuStanju samovolji jedne osobe, ve¢ da nam je
ta ,,javna“ osoba potrebna kako bi u drustvu uspostavio pravila ponasanja koja za cilj imaju
zajednicko dobro. lako poti¢u od jedne osobe, razlozi te osobe nisu privatni, ve¢ bi trebalo da
predstavljaju razloge svih nas kao gradana. Stoga, javni um koji kreira suveren ne predstavlja
samovolju, ve¢ se ogleda u dobrim 1 stabilnim zakonima i garanciji da ¢e ih se svi pridrzavati.
Postavlja se pitanje zaSto onda ne bismo, umesto da odredimo javnu osobu koja uspostavlja

principe javnog uma i ima neograni¢enu vlast koju ne moZemo kontrolisati, niti dovesti u pitanje,

55 Chambers 2009: 353.

26



prosto odredili javni princip pravde koji bi u isto vreme mogao da odredi i prirodu vlasti, i njene
granice. Prednost ovakvog pristupa bi bila u tome $to bismo na taj nacin mogli da imamo jasniji
uvid u to da li ,,javna osoba“ donosi zakone koji su u skladu sa javnim dobrom, i ujedno bismo
smanjili ,,rizik od stvaranja ¢udovista“ neogranicene vlasti, kako ga Gotije naziva.>® Pojedini autori
su, stoga, razmotrili pitanje da li javni um kod Hobsa moze da se odredi javnim principom pravde

koji bi bio primaran u odnosu na suverena.®’

Primera radi, insistiranje da suveren bude taj koji odreduje javni um, Cambersova uo¢ava,
lezi u tome S§to Hobs nije verovao da ijedna pojedinacna osoba moze da rasuduje iz javne
perspektive, odnosno iz perspektive onoga $ta je dobro i ispravno za sve.”® Buduéi da nemamo
drugu alternativu, odnosno ne posedujemo rasudivanje koje nas prirodno moze dosvesti do
ispravne interpretacije prirodnih zakona, Hobs odreduje drzavu kao kona¢nog arbitra u pogledu
uspostavljanja opSteg dobra za zajednicu. Zato moéni Levijatan ne predstavlja samovolju jednog
coveka, ve¢ drzavu 1 zakone zasnovane na opStem dobru. Zaista, na mnogim mestima kod Hobsa
mogu se pronaci argumenti koji govore u prilog upravo ovoj tvrdnji. Na primer, u 17. poglavlju
Levijatana, Hobs pise da je ljudima ,,potrebna zajednicka vlast koja ¢e ih drzati u poslu$nosti i
upravljati njihove Zivote prema opStem dobru... koja moze biti sposobna da ljude brani od
zavojevaca spolja i od povreda koje jedni drugima nanose i da ih obezbedi tako da svojom
marljivoséu i plodovima zemlje mogu da se ishrane i da zadovoljno Zive.“*® Takode, prema
Ivisonu, pogresna je pretpostavka da mi predajemo svoje zivote i odlucivanje u ruke vladara, ve¢

mu dajemo oviaséenje vladaru da predstavlja nase interese i da stvara zakone iz perspektive onoga

56 Gauthier 1995: 37.

57 Ridge 1998: 551.

58 Chambers 2009: 354.
%% Hobs 2011: 150.

27



$to je dobro za svakog pojedinca.®® | sam Hobs kaZe da je uloga suverena ,,donosenje i odrzavanje
dobrih zakona®, ,,staranje o bezbednosti naroda®, kao i da ,,se pod bezbednos¢u ne misli samo na
golo odrZanje Zivota, nego i ostala zivotna zadovoljstva koja svaki pojedinac sebi pribavlja, bez
opasnosti ili stete po drzavu.“®! Zbog toga, zakljucuje Ivison, Hobs smatra da stvaranje skupa
osnovnih moralnih i drustvenih principa koji bi svim gradanima bili prihvatljivi jeste najvaznija
uloga drzave i javnog uma. Ono $§to je $to je prema Ivisonu pogresno, jeste samo zakljucak koji
Hobs izvodi, da je neograni¢ena drzavna vlast jedini nadin da se ovo efikasno sprovede.®? Smatram
da Hobs, medutim, ne moze da izbegne ovaj zakljucak, i zbog toga ujedno ne moze dozvoliti da

javni um bude odreden skupom principa koji su nezavisni od volje suverena.

Kako bismo to najbolje razumeli, vratimo se jo§ jednom na osnovnu Hobsovu
pretpostavku, da sami gradani nikada ne mogu da postignu dogovor oko adekvatne interpretacije
prirodnih zakona, §to bi se, recimo, odnosilo na sadrzaj ustava ili gradanskih zakona. Zbog toga
nam je potreban interpretator, odnosno suveren. Ali, ako bismo iznad suverena postavili nekakav
princip pravde, to bi vodilo potrebi za nekim novim interpretatorom, onim koji ¢e, sada,
interpretirati te nove principe pravde, i tako dalje. Hobs je bio svestan ove opasnosti od regresa, te
stoga piSe: ,,Ta zabluda, zato $to stavlja zakone iznad suverena, stavlja iznad njega i jednog sudiju,
i jednu vlast koja ¢e ga kaznjavati. A to znaci stvoriti jednog novog suverena, pa za tim iz istog
razloga tre¢eg, da bi kaznjavao onog drugog, i tako neprekidno bez kraja, sve dok ne dode do zbrke
u drzavi i do njenog raspada.“®® Ridz smatra da se Hobsovo zalaganje za apsolutnu vlast suverena

suStinski zasniva na ovom argumentu 1 da je, prema tome, jedini nacin da javni um izrazi skup

50 lvison 1997: 136.

51 Hobs 2011: 269.

52 Hobbes’s presentation on the contours and problem of public reason is valuable, but his solution is obviously
more problematic. The world is not so normatively disenchanted that unlimited and undivided government is the

only solution to profound political disagreement.” Ivison 1997: 136.
5 Hobs 2011: 262.

28



pravila, ideju ili princip pravde, taj da bude proglasen od strane apsolutnog suverena. Iz istog
razloga, ukoliko bi mo¢ suverena bila ograni¢ena, ona bi morala biti ograni¢ena joS nekom visSom
instancom, koju bismo isto morali da ograni¢imo, i to bi takode vodilo beskona¢nom regresu.®*
Zbog toga, ¢ini se da Hobs nikako ne moze dozvoliti da javni um bude odreden skupom principa,
ve¢ jedino moze da ga odredi suveren, koji mora imati apsolutnu vlast. Smatram, medutim, da to
ne predstavlja povoljan zakljuak za Hobsa, ve¢ pokazuje da Hobs ne moze da konceptu javnog
uma da pristupi iz liberalne pozicije, niti moze da izbegne opasnost od ,,stvaranja cudovista“, zato

Sto gradanima ne ostavlja nikakvu moguénost naknadnog osporavanja javnog uma.

U skladu sa re¢enim, Hobs jedino reSenje konflikta nastalog zbog privatne upotrebe uma
pronalazi u tome da se svi slozimo da prepustimo suverenu da odlucuje u ime svih, odnosno da
kreira javni um za nas. Ovim se, medutim, Hobs nalazi pred dilemom: da li da suverenu dopusti
neogranicenu vlast, ili da je ogranici. Ukoliko je ograni¢i, Hobs uvida da time gubi koherentnost
sopstvenog stanoviSta 1 otvara niz novih problema, kao §to je ponovna opasnost od konflikta,
drustvena nestabilnost ili problem regresa u interpretaciji. Zbog toga, Hobs mora ostati dosledan
zagovaranju apsolutne vlasti i odustati od liberalnog shvatanja javnog uma. Javni um, kao um koji
bi trebalo da pretpostavlja rasudivanje iz perspektive onoga §to je dobro za sve gradane, mora,
dakle, ostati pod cenzurom ,,javne osobe*. To, medutim, implicira da Hobs ne moze do kraja da
prevazide paradoks sa kojim je suoCen, odnosno ne moze pokazati kako javni um sustinski
predstavlja neSto viSe od privatnog rasudivanja i samovolje vladara. Stoga, kako Ridz zakljucuje,
ako javni um stavimo u ruke javne osobe, koja se ,,na kraju krajeva ipak oslanja na sopstveno
privatno rasudivanje, ma koliko se pravili da je drugacije, ovlas€enje takve osobe ne Cini se

racionalnim. A ukoliko ne bi bilo racionalno ovlastiti takvu javnu osobu, ¢ini se da celokupni

5 Ridge 1998: 554-555.

29



argument o prirodnom stanju ne vodi zakljucku kojem bi trebalo da vodi; on ne pruza racionalno
objasnjenje toga kako javna osoba kojoj smo dali ovlas¢enje i legitimitet obavlja svoju ulogu za

koju smo je ovlastili.«®®

1.3. Prigovor Hobsovom stanovistu iz demokratske perspektive

U ovom odeljku ukaza¢emo na jedan od najvaznijih prigovora Hobsovoj doktrini o javnom
umu, koja se odnosi na zakljuc¢ak do kojeg je Hobs dosao, a to je da javni um ne moze biti ostvaren
demokratskom procedurom, ve¢ da je jedini nacin da se sukobi nastali kao posledica privatnog
rasudivanja gradana prevazidu nalazi u apsolutnoj vlasti. Nasuprot tome, zagovornici demokratije,
poput Rusoa, kako ¢emo pokazati u narednom poglavlju, tvrdili bi da je upravo odredeni vid
demokratske procedure, u kojoj svi gradani mogu da imaju uceSce, ono Sto daje vrednost i
omogucuje formiranje javnog uma, kao onoga sto predstavlja javno rasudivanje svih gradana. Da
bi ovaj prigovor postao potpuno jasan, pre nego Sto izloZimo sustinu same kritike, prvo ¢emo se

osvrnuti ukratko na argumente koji su Hobsa naveli na suprotan zakljucak.

Kao $to smo u ranijim odeljcima pokazali, Hobs je uocio da je glavni izvor ovih
medusobnih sukoba, pa samim tim i problema drustvene nestabilnosti, neslaganje koje proizilazi
iz privatnog rasudivanja gradana. Hobs je smatrao da je takvo neslaganje kao deo ljudske prirode
duboko 1 nepremostivo, ali je takode i rezultat tretiranja ljudi kao slobodnih, jednakih racionalnih
bi¢a medu kojima se nicije rasudivanje ne moze posmatrati superiornijim u odnosu na druge ili mu
se prepisati neki prirodno povlascéeni polozaj. Iz ovoga, medutim, mozemo postaviti nekoliko

pitanja. Prvo, ukoliko sve ljude posmatramo kao jednako sposobne za racionalno prosudivanje, ne

% |bid: 559-560.

30



¢ini li to pronalazenje razloga oko kojih bi se svi mogli usaglasiti mogu¢im, barem na nekom
nivou? Zasto bismo pretpostavili da bi privatno rasudivanje nuzno vodilo konfliktu, a ne nekoj
vrsti sliénih uvida o opStem dobru, na primer putem javne deliberacije? Drugo, ¢ak i da
pretpostavimo da je Hobs bio u pravu, da nam je potrebna efikasna vlast, odnosno neutralne
politicke institucije kako bismo prevazisli neslaganja na privatnom nivou, zasto je Hobs resenje

ovih sporova video u apsolutnoj vlasti, a ne u demokratiji?

U vezi sa prvim pitanjem, vazno je preispitati koji su, u svetlu Hobsove filozofije, uzroci
koji onemogucuju postizanje ove vrste sveopste saglasnosti. Prvo, svakako mozemo reéi da bi se,
prema Hobsu, jedan od razloga prosto nalazio u ljudskoj prirodi. Ako pretpostavimo psiholoski
egoizam, to jest da su judi sebic¢ni i skloni teznji ka li¢nim interesima, samim tim oni nece biti
skloni da naprave bilo kakve kompromise zarad opsteg dobra, niti ¢e biti voljni da pristupe takvoj
vrsti javne deliberacije, osim ako im to ne ide u korist. Drugo, mozemo se prosto pozvati na
¢injenicu pluralizma. Hobs je smatrao da neslaganja u nasem privatnom rasudivanju nastaju, ne
samo usled psiholoSkog egoizma, ve¢ i1 kao posledica razli¢itih pogleda na svet, drustvenih
okolnosti, religioznih i moralnih uverenja, obrazovanja, zivotnog iskustva, i tako dalje.®® Sve ovo,
medutim, ne predstavlja dovoljno jake argumente da zaklju¢imo da u naSem politickom Zivotu ne
postoji nijedno polje u kojem je moguce pronaci zajednicke razloge koje svi kao gradani delimo.
Lojdova, na primer, iznosi slede¢e zapazanje: ,,Jako nam nase iskustvo potvrduje Hobsov prikaz
neslaganja u privatnim rasudivanjima, mozemo pomisliti da Hobs preuveli¢ava stepen naSih
neslaganja.“®” To se posebno ogleda u odredivanju najvisih politi¢kih nacela, koje je, ujedno i

najvaznije pitanje u pogledu javnog uma. ZaSto Hobs smatra da ne bismo mogli da se, polaze¢i od

5 | loyd 2018: 86.
57 Ibid.

31



privatnih rasudivanja, slozimo u pogledu nekih osnovnih nacela pravde i uredenja drustvenog
zivota, pogotovo na osnovu prirodnih zakona koji, prema Hobsu, poticu iz ljudskog razuma i svaka
racionalna osoba je u stanju da ih uvidi? Zapravo, smatra Lojdova, tako nesto kod Hobsa jeste
moguce, ali samo u veé postojeéem i uredenom drustvu.®® Naime, kako je ranije objasnjeno, Hobs
izvor neslaganja u pogledu prirodnih zakona nije video u samim zakonima, ve¢ u njihovoj
interpretaciji. Interpretacija prirodnih zakona prema Hobsu mogucéa je jedino u svetlu privatnih
rasudivanja, a to znaci da je podlozna arbitrarnim tumacenjima. Samim tim, jedini nacin da se
spre¢i ovo proizvoljno tumacenje prirodnih zakona i1 posledi¢ne nesuglasice, nalazi se u ,,vlasti

koja uslovljava konsenzus privatnih rasudivanja u pogledu najve¢ih i najvaznijih pitanja.*«®°

Nije jasno, medutim, zasto bismo iz toga morali da izvedemo Hobsov zakljuc¢ak da takva
politicka vlast mora biti apsolutna i nepodeljena, odnosno da je nemogucée kreirati javni um na
demokratskim osnovama. Podsetimo se, Hobs je je smatrao da jedino suveren mora biti taj koji ¢e
u ime svih odredivati javni um. Prema Hobsu, taj zakljuak sledio je na osnovu nekoliko
pretpostavki. Jedna je, kao Sto je pomenuto, mogucnost regresa. Ukoliko nemamo vrhovnog arbitra
u sporovima, uvek je moguce zamisliti nekog dodatnog interpretatora, pa samim tim sporovi
nikada ne mogu biti okoncani, i time bi se ugrozila drustvena stabilnost. Zbog toga nam je potreban
suveren kao konac¢ni sudija i kao telo koje donosi proglase koje drugi treba da tretiraju kao javni
um. Ali zaSto ne bismo mogli pretpostaviti da bi suverenitet mogao pocivati na celokupnom
narodu? Zasto, prema Hobsu, narod ne bi mogao biti taj koji ¢e kreirati javni um? Da bismo
razumeli zaSto je Hobs smatrao da je to neostvarivo, prvo moramo uociti Sta ideja javnog uma

sustinski podrazumeva, a to je da je moguce pronaci one razloge koje svi, kao gradani jednog

8 |bid: 87.
& 1bid.

32



drustva, delimo. Ukratko, Hobs je smatrao da bi u demokratskom drustvu bilo nemoguce pronaci
takav skup razloga, zbog toga $to nikada ne bismo mogli da se distanciramo od svog privatnog
rasudivanja, i uvek bi se javljali sporovi i neslaganje.”® Nasuprot tome, postojanje apsolutnog
suverena, prema Hobsu ne samo da ¢ini mogué¢im kona¢no prevazilazenje sporova nastalih kao
posledica neslaganja u privatnom rasudivanju, veé, prema Lojdovoj, moze da umanji ¢ak i samo
neslaganje medu gradanima.” Kako Lojdova zapaza, ,,Hobs je uo¢io da to sta neko veruje &esto
predstavlja samo funkciju toga kome veruje... Ako bismo svi odredili jedan jedini izvor autoriteta,
polje naseg neslaganja prilikom rasudivanja bilo bi drasti¢no uze, zbog toga §to bi takav autoritet
ne samo odrazavao, ve¢ i uslovljavao konsenzus u neSem prosudivanju.“’2 Javni um koji kreira
suveren ¢e se smatrati javnim zbog toga $to ,,svi razlozi koje suveren predstavi biti tretirani kao
opravdani.“”®> U tom pogledu, Hobsovo reienje u vidu apsolutnog suverena je efikasno i
kontroverzno, zbog toga $to, kako Lojdova zakljucuje, pokazuje da javni um kao um svih gradana
moze biti shvacen u Cisto proceduralom smislu: ,,Kada gradani nude jedni drugima razloge za
prihvatanje nekog odredenog zakona, ti razlozi su isti i ¢isto proceduralni.“’* Zapravo, mozemo
reci da, prema Hobsu, razlozi koje svi kao gradani delimo predstavljaju upravo razloge da na ovaj
nacin prepustimo svoje privatno rasudivanje suverenu, zbog toga §to, ,,Na bazi¢nom nivou
opravdanja politickog poretka, ili oblika vlasti, Hobs Zeli da pokaZe da svaka osoba ima svoje

dovoljne razloge da prihvati da prepusti svoje privatno rasudivanje javnom politickom autoritetu.”

Ono $to je takode znacajno za ovo pitanje jeste uvid Lojdove da je Hobs sustinski pokazao

da postoje dva pitanja u vezi sa time da li se neka doktrina moze smatrati doktrinom o javnom

70 Gaus 2013: 166.
"1 Lloyd 2018: 101.
2 1bid.

73 1bid: 102.

74 1bid.

75 1bid: 102-103.

33



umu, koja nisu nuzno povezana. Prvo je pitanje ,,Da li zahteva pozivanje na javni um u opravdanju
sveobuhvatnog politi¢kog okvira ili predloZeni oblik vlasti?“’® i drugo, ,,Da li od politi¢kih aktera
unutar opravdanog politickog sistema zahteva pozivanje na javni um u politi¢koj deliberaciji?*’’

Hobs je pokazao kako ideja javnog uma ne mora nuzno biti povezana sa idejom demokratskog

ucesca gradana.

Zagovornici demokratije, s druge strane, nastoje da pokazu kako upravo postoji znac¢ajna
veza izmedu demokratskog procesa i javnog opravdanja politickih odluka. Vazan doprinos
razvijanju ove ideje ostvario je upravo Ruso, kojim ¢emo se baviti u narednom poglavlju. Hobs
je smatrao kako bi demokratka procedura nuzno vodila konfliktu nastalom kao posledica privatnog
rasudivanja, medutim, postoji nacin da se ova implikacija izbegne. Kako ¢emo pokazati kada
budemo analizirali Rusoovo razlikovanje opste volje i volje svih, Ruso je takode uvideo da puka
demokratska procedura ne moze zadovoljiti kriterijume javnog uma u smislu pozivanja na razloge
koje svi kao gradani delimo, zbog toga Sto bi ona vodila samo pukom zbiru pojedinac¢nih interesa
i predstavljala bi odluku veéine. Uz to, takva procedura bi vodila stvaranju frakcija i time ne bi
predstaljala zadovoljavajuce reSenje Hobsovog izazova drustvene stabilnosti. Zbog toga, Ruso je
zagovarao ideju da, kada se radi o odlu¢ivanju o opStem dobru zajednice, gradani moraju pristupiti
politickoj debati uz razlicita proceduralna ograni¢enja i uslove, tako da bi odluke koje se donesu
kroz demokratsku proceduru bile u skladu sa kriterijumima javnog uma. Ruso je smatrao da bi, uz
takvo poboljSanje samog demokratskog procesa, ljudi bili u stanju da se u politickoj deliberaciji
distanciraju od pozivanja na razloge zasnovane na pojedina¢nim interesima, 1 mogli bi da javno

prosuduju o najvaznijim politickim pitanjima, kako bi se Sto adekvatnije pribliZili sadrzaju onoga

76 |bid: 84.
7 1bid.

34



Sto predstavlja opste dobro. Za Rusoa opste dobro zajednice postoji objektivno i izrazeno je kroz
opstu volju. U slicnom smislu, Hobs je prirodne zakone smatrao objektivnim i univerzalno
vazeé¢im. Mozemo reci da je kod obojice filozofa glavno pitanje bilo kako bi gradani mogli da ga
uvide i omoguce javno politicko opravdanje. Smatram da je Hobsov propust u tome §to nije uvideo
da pojedinci mogu biti sposobni za rasudivanje iz javne perspektive, odnosno bi distanciranje od
privatnog rasudivanja bilo moguce ostvariti kroz odredeni vid deliberativne demokratske

procedure.

1.4. Zakljucak

U ovom poglavlju bavila sam se analizom ideje javnog uma u Hobsovoj politickoj
filozofiji. Nastojala sam da $to jasnije objasnim Hobsovo razumevanje javnog uma, nudeci pritom
nekoliko interpretacija ovog stanovista. Cilj ovog poglavlja bio je da pokaZzem koji argumenti kod
Hobsa ukazuju da javni um predstavlja koncept koji igra znac¢ajnu ulogu u uspostavljanju politickih
principa u drustvu, kao i na koji nacin se suofava sa nekim osnovnim problemima liberalne
politicke teorije. Pokazala sam da je glavni problem koji Hobs nastoji da prevazide u svojoj
politi¢koj doktrini jaz izmedu privatnog rasudivanja gradana i javnog uma. Polaze¢i od nekih
osnovnih pretpostavki u pogledu ljudske prirode, racionalnosti i konflikta nastalog zbog upotrebe
privatnog rasudivanja, Hobs dolazi do zakljucka da javni um, kao rasudivanje koje predstavlja
rasudivanje svih gradana, moze biti ostvareno jedino ukoliko svoje privatno rasudivanje u
potpunosti predamo u ruke suverena, i njegovo rasudivanje prihvatimo kao sopstveno. Nastojala
sam da ovakvo shvatanje javnog uma interpretiram na nekoliko nacina i u zavrSnom delu rada
ukazala sam na niz problema sa kojima se Hobsovo stanoviste o javnom umu suocava, kao i

naéinima na koje Hobs moze odgovoriti na kritike. Moj zakljucak je glasio da Hobsovo shvatanje

35



javnog uma koje treba da predstavlja zajednicko rasudivanje svih gradana, ne moze u potpunosti
predstavljati koherentno stanoviste. U prilog ovoj tvrdnji, nastojala sam da pokazem da Hobs ne
moze izbe¢i zakljucak da suverenova mo¢ mora biti neograni¢ena, a samim tim ne moze ni
prevazici problem toga da ne postoji nijedno pouzdano merilo kojim bismo ustanovili da javni um

izrazava ono §to je dobro za sve i da nije samovolja vladara, $to predstavlja ozbiljan prigovor

Hobsovom stanovistu.

36



2. Rusoovo shvatanje opSte volje kao put ka demokratskoj interpretaciji javnog uma

Ruso, poput Hobsa i Loka, smatra da su ljudi sustinski slobodna bi¢a. Tu slobodu u prirodnom
stanju Ruso naziva ,,posledicom ¢ovekove prirode“’® i osnovom za konstituisanje prirodnog
zakona kao zakona za samoodrzanjem, kao ,,brigom za staranje o sebi samom.*’® Nejednakost se,
prema Rusou u prirodnom stanju ,.jedva ispoljava i gotovo nije ni od kakvog uticaja.“® Drustvo
je to koje, prema Rusou, stvara osnove nejednakosti i vodi gubitku slobode kod ljudi, §to ljude

stavlja u okove medusobne zavisnosti i pot¢injenosti zakonima.

Ljudi na kraju, ipak, napustaju prirodno stanje i stupaju u neku formu drustvenog uredenja.
Ruso ovaj prelazak opisuje na sledeéi nacin: ,,Pretpostavljam da su ljudi dosli u polozaj u kome
prepreke koje ometaju njihovo samoodrzanje u prirodnom stanju prevazilaze snage koje svaki
pojedinac moZze da upotrebi da se u tome stanju odrzi. Tada to prvobitno stanje ne moze dalje da
opstane; a ljudski rod bi uginuo kad ne bi promenio naéin zivota.“8! On se, medutim, pita da li i
na koji nacin stupanjem u zajednicu, u ,,okove zakona®, u isto vreme moZemo da saCuvamo svoju
slobodu i jednakost. Ruso u Drustvenom ugovoru kaze da je krajnji cilj drustvenog ugovora ustvari
,»haci jedan oblik udruzivanja koji bi branio 1 §titio svom zajednickom snagom li¢nost i dobra
svakog €lana drustva, i kroz koji bi svako, udruzen sa svima, ipak sluSao samo sebe, i tako ostao
isto toliko slobodan kao i pre.“®? Zivot u drustvenoj zajednici, naravno, sa sobom nosi izvesna
ogranic¢enja, on podrazumeva uskrac¢ivanje neogranicenih prava i dobara koja bi ljudi mogli imati

u prirodnom stanju. Za Hobsa je, podsetimo se, to ,,stavljanje u okove zakona*“ podrazumevalo

78 Ruso 1949: 10.
 bid.

80 Ruso 1949: 138.
81 Ruso 1949: 16.
82 |bid: 17.

37



potpuno odricanje svoje prirodne slobode i njeno prepustanje u ruke apsolutnog suverena.®® Ruso,
medutim, za razliku od Hobsa, smatra da sloboda pojedinaca moze da postoji zajedno sa
drustvenim poretkom, te da, mada drustvenim ugovorom trajno gubimo svoju prirodnu slobodu u
smislu neograni¢enog prava na sve, takvu neobuzdanu prirodnu prirodnu slobodu u drustvu

zamenjuje ono $to Ruso naziva gradanskom slobodom.8

Kako bi koncept gradanske slobode postao $to jasniji pojam, moramo ga objasniti pomocu
Rusoovo shvatanja druStvenog ugovora i suverenosti. Ruso na samom pocetku Drustvenog
ugovora, nakon izjave da je ¢ovek, mada po prirodi slobodno bice, svuda u okovima, izjavljuje
kako postoji naéin takav drustveni poredak u¢initi legitimnim.®® U svojoj knjizi Rousseau and the
Social Contract Kristofer Bertram nastoji da otkloni prividnu paradoksalnost koja se krije u ovoj
tvrdnji.2® On ukazuje na to da klju¢na tatka Rusoovog argumenta da ¢ovek moze u isto vreme biti
slobodan i zavistan, to jest ,,u lancima* proisti¢e iz Rusoovog specifi¢cnog shvatanja gradanske
slobode 1 drustvenog poretka. Gradanska sloboda, za razliku od prirodne slobode, ne podrazumeva
potpunu nezavisnost, ali njena zavisnost ogleda se u zavisnosti od zakona, a ne nekog spoljaSnjeg
autoriteta. Prema Bertramovoj interpretaciji, stoga, Ruso problem ,,]lanaca* zavisnosti prebacuje
na problem ,,lanaca* zakona.8” Ruso je, medutim, izlaz iz problema pronasao u pretpostavki da
postoji forma zavisnosti od druStvenog poretka 1 zakona koja moze biti moralno prihvatljiva i

opravdana i koja moze posluziti kao osnov legitimnosti vlasti. Uslov da takav druStveni poredak

8 No, kao §to su ljudi, da bi postigli mir, pa time i sopstveno odrZanje, stvorili vestatkog Goveka koga nazivamo
drzavom, stvorili su isto tako i veStacke lance nazvane gradanskim zakonima, koje su oni sami medusobnim
sporazumima pricvrstili s jednog kraja za usne oveka ili one skupstine kojima su dali suverenu vlast, a s druge strane
za svoje usi.“ Hobs 2011: 178.

8 Ruso 1949: 20.

8 Citat u celosti glasi ovako: ,,Covek je roden slobodan, a svuda je u okovima. Onaj koji veruje da je gospodar drugih,
uistini je vise rob od njih. Kako je doslo do te promene? Ne znam. Sta je moze uginiti legitimnom? Verujem da mogu
resiti to pitanje.“ Ibid: 9.

8 Bertram 2004.

87 Ibid: 44.

38



bude legitiman, dalje Bertram navodi, nalazi se u tome da ne bude zasnovan silom ili prirodom,
ve¢ uz pomo¢ aktuelne saglasnosti gradana.®® Za Rusoa ova saglasnost podrazumeva obavezivanie,
ali ne obavezivanje prema nekom spoljasnjem entitetu ili celini, ve¢ prema sebi samima,
celokupnom narodu kao nosiocu suvereniteta.®® Akt udruZzivanja u zajednicu, kako Ruso navodi,
,,sadrzi uzajamnu obavezu izmedu politickog tela i pojedinca, pri ¢emu svaki pojedinac, sklapajuci
tako ugovor sa samim sobom, ima dvostruke obaveze: kao ¢lan suverenog tela obaveze prema
pojedincima, i kao gradanin obaveze prema suverenom telu kao celini.“*® Ukoliko je politicko telo
sa kojim stupamo u drzavnu zajednicu sam narod, odnosno svaki pojedinac zajednice ponaosob,
onda, prema Rusou, potpisivanjem drustvenog ugovora mi nismo prestali da budemo slobodni, ve¢
smo samo, umesto neograni¢ene prirodne slobode, mesto ustupili jednoj novoj, gradanskoj ili
moralnoj slobodi, koja se ogleda u postovanju zakona koje smo sami izabrali i za koju Ruso kaze

da ,jedina ¢ini da je ovek sam svoj gospodar*.%*

Zbog toga, Ruso je smatrao da je jedini legitimni nosilac suvereniteta celokupni narod ili,
preciznije re¢eno, narod koji je nastao sjedinjavanjem svojih volja u jednu opstu volju.®? Time
dolazimo do moZzda najpoznatijeg, ali 1 najzagonetnijeg pojma Rusoove politicke filozofije, pojma
koji ni u savremenim raspravama nije prestao da zaukuplja paznju filozofa i da iznova otvara mesto
za nove interpretacije. Kako tacno razumeti §ta je opSta volja 1 na koji nacin funkcioniSe kao
nosilac suvereniteta? Mada sam Ruso u Drustvenom ugovoru pravi mnoge distinkcije i odredenja
opste volje, ¢esto nam se uprkos tome ¢ini da opSta volja pre nego konkretan, ostaje donekle

apstraktan i zagonetan pojam.

8 |bid.

8 Ruso 1949: 19.
% Ibid: 18.

% Ibid: 21.

92 Stupar 2014: 213.

39



Primera radi, Ruso u IIT glavi navodi da opsta volja ne moze da gresi, da je ,,opSta volja
uvek u pravu i uvek usmerena javnoj korisnosti, ali, kako kaze, ,,ne proizilazi i to da su odluke
naroda uvek u istoj meri ispravne.“*® Ruso ovde pravi razliku izmedu opste volje i odluka ljudi i
ukazuje kako, mada ljudi mogu da pogrese u proceni toga Sta predstavlja opste dobro, opsta volja
je uvek, 1 bez omaske, ka njemu usmerena. Jedan od nac¢ina da se ovaj pasus interpretira jeste da
kazemo da, mada ljudi ne znaju uvek Sta predstavlja opste dobro zajednice, ili ne znaju kako da
stignu do njegovog sadrzaja, ono svakako objektivno postoji. Kako Bertram, medutim, uvida, ovde
se javlja jedan drugi problem u vezi sa opStom voljom. Problem se sastoji u tome §to opsta volja,
buduéi vestacka tvorevina, zavisi direktno od volja stvarnih osoba koje je kreiraju, te stoga, nije
jasno na koji na¢in bi mogla teziti opStem dobru, osim ukoliko ¢lanovi zajednice aktivno ne teze
ka njemu.®* Na mnogo mesta &ini se da Ruso opstu volju posmatra kao neku vrstu superindividue
koja moze da se suprotstavi procenama stvarnih ljudi i pridaje joj gotovo transcendentne osobine.*®
To postaje jo§ uocljivije kada pridodamo jo§ Rusoovih opisa, na primer da je opSta volja kao
nosilac suvereniteta ,,neotudiva“ i ,nedeljiva®,%® ,,da pojedina¢na volja po svojoj prirodi tezi
privilegijama, dok opsta volja tezi jednakosti,“%” kao i da ¢e ,,celo politi¢ko telo prinuditi na
poslusnost svakog onog koji odbije da se povinuje opstoj volji; $to ne znaci nista drugo do da ¢e
ga prinuditi da bude slobodan.“%® Sve ovo ukazuje na to da Rusoov koncept opste volje otvara
mogucénost za razli€ite interpretacije 1 kritike 1 da do danas ne ostaje potpuno jasan pojam. Za

potrebe ovog rada, medutim, pokuSa¢emo da se drzimo jednog od najjednostavnijih razumevanja

% Ruso 1949: 26.

% Bertram 2004: 104.

% Bertram 2012: 404.

% Neotudivost i nedeljivost suvereniteta izrazavaju Rusoov stav da ljudi ne mogu da na druge prenesu svoje vrhovno
pravo vladanja nad samim sobom, kao i da svoj suverenitet, koji se posebno ogleda u njegovoj zakonodavnoj ulozi,
ne mogu da prepuste zasebnom drzavnom organu. Ruso 1949: 24-25. Takode, videti: Stupar 2014: 339.

9 Ruso 1949: 24.

% bid: 20.

40



opste volje, njene takozvane ,,demokratske interpretacije* prema kojoj opsta volja prosto jeste
izraz demokratskog principa vladavine naroda kao celine zarad opsteg dobra zajednice i povrh

toga ne predstavlja nikakav transcendentni pojam.

Ovo, medutim, ne znac¢i da opSta volja prosto predstavlja misljenje vecine. Mozda
najcuvenije odredenje opste volje koje Ruso navodi jeste da opsta volja nije isto Sto i volja svih.
U vezi sa tim Ruso kaze da volja svih ,,samo prihvata 1 predstavlja samo zbor pojedinacnih

«100 a]i, on nastavlja, ,,oduzmite od tih istih volja one ,plus“-ove i ,minus“-e, koji se

volja,
medusobno potiru, i osta¢e kao zbir razlika opsta volja.“1% Ruso Zeli da ukaZe da opsta volja, mada
nastaje iz pojedinacnih volja, ne predstavlja njihov puki zbir. Iako na prvi pogled moze izgledati
zbunjujuce, Ruso, sudeé¢i prema Bertramu, ovim slikovitim odredenjem prosto zeli da ukaze na to
da, mada kao individue mozemo imati interese koji se medusobno razilaze, moguce je da, uprkos
ovim individualnim razli¢itostima, pronademo kolektivno tle koje bi predstavljalo zajednicki
interes, ukoliko bismo ove razli¢itosti nekako uspeli da ,,izgladimo*.2%> U tom smislu, kako
Bertram oslikava, ,,,,sirovi* zbir nasSih pojedinacnih volja, licnih interesa, predstavljao bi volju
svih; opSta volja, iako nastala kao rezultat istih tih pojedina¢nih volja, bila podrvrgnuta odredenoj

-cce 103
,,obradi“

1 kao rezultat predstavljala ono $to je interes svih. Ovo odredenje u skladu je sa
onim §to u IV glavi Drustvenog ugovora sam Ruso na nekoliko mesta navodi. Prvo, on pita: ,,Zasto
je opSta volja uvek u pravu i zaSto uvek svi Zele srecu svakog od njih, ako ne stoga $to nema nikog

ko pod re¢ju svako ne bi podrazumevao sebe, i ko ne bi mislio na sebe samog glasajuéi za sve?*1%

Zatim kaze: ,,OpSta volja, ako zaista ho¢e da bude takva, treba da bude opsta po svom predmetu i

9 Bertram 2012: 404-405.
100 1pid: 26.

101 1pjd.

102 Bertram 2004: 105.

103 | hid.

104 Ruso 1949: 28.

41



voiol Sudtini. . i Jummeti to voliu &ini ond 5 . u brofu
0 svojoj sustini.“!%° I: . Pod ovim treba razumeti da ono $to volju ¢ini op$tom lezi manije u bro

glasova nego u zajedni¢kom interesu koji ove spaja.«1%®

Ovim smo, barem za potrebe ovog odeljka, dovoljno uopsteno rekli o opstoj volji kod
Rusoa i §ta ona predstavlja. UopStena ideja Rusoove politicke filozofije jeste da nosioca suverene
vlasti treba da predstavlja celokupan narod koji ¢e odlucivati o osnovnim drustvenim pitanjima
koja se ogledaju u donosenju zakona koji ¢e vaziti u drustvu. Ti zakoni i nacela treba da
predstavljaju opstu volju naroda, odnosno treba da teze opStem dobru zajednice. Sledec¢i korak je
da ispitamo kako dolazimo do opste volje i na koji na¢in nam Rusoovo stanoviste moze otvoriti

put ka prvoj demokratskoj interpretaciji javnog uma.

2.1. Uloga glasanja i deliberacije u postizanju opste volje

Od ovog trenutka fokusiracemo predmet analize na jedno posebno pitanje: Kako dolazimo
do sadrZaja opste volje? Ruso je, kao $to smo objasnili, osnov legitimnog drustvenog poretka video
u suverenom narodu i demokratski uredenoj drzavi. OpSta volja naroda, kao ono Sto teZi opStem
dobru zajednice, prema Rusou treba da predstavlja putokaz za uspostavljanje osnovnih drzavnih
zakona 1 drugih fundamentalnih principa koji ¢e u jednom pravi¢énom i demokratkom drustvu biti
odluceni od strane svih i vazi¢e za sve. Samo tako doneseni zakoni, koji su u skladu sa opStom
voljom, opravdani su i legitimni. Ali na koji na¢in narod dolazi do opste volje i postoji li metoda
da proveri da li je neSto u skladu sa opStom voljom? Ovo pitanje zaokupljalo je paznju dosta

filozofa.

105 1hid.
106 1hid: 29.

42



Vecinsko glasanje naroda predstavlja uobi¢ajenu metodu donosenja odluka u demokratski
uredenom drustvu. U slucaju Rusoove politicke filozofije svi gradani, kroz neku formu glasanja
imaju priliku da izraze svoje misljenje ili stav u pogledu datog pitanja. Konacna odluka se postize
zbrajanjem tih glasova i prostom prevagom vecine. Kao sto se ve¢ naslucuje, medutim, ovakva
jednostavna metoda nas, prema Rusou, ne moze pouzdano dovesti do onoga sto bi predstavljalo
opstu volju, veé bi nas pre dovela do onoga §to smo prethodno objasnili kao ,,volju svih“. Sta je
onda potrebno kako bi rezultat vecinskog glasanja predstavljao opstu volju? Ruso u pogledu ovog
pitanja u Il knjizi Drustvenog ugovora nudi jedno opsirno objasnjenje. On kaze sledece: ,,Ako
gradani, kao narod, dovoljno obavesten, veéa, ne bi opstili ni na koji na¢in medu sobom, iz velikog
broja malih razlika proisticala bi uvek opsta volja, i odluka bi svagda bila dobra. No kad se stvaraju
frakcije, posebno grupacije na ratun one opste volje, svaka od ovih grupacija postaje opsta u
odnosu na njene ¢lanove, a pojedina¢na u odnosu na drzavu: moze se tada re¢i da nema vise toliko
glasaca koliko ljudi, ve¢ samo toliko koliko ima ovih grupacija. Razlike se svode na manji broj 1
daju manje opsti rezultat. Najzad, kada jedna od tih grupa postane toliko velika da nadmasi sve
druge, kao rezultat nemate vise zbir malih razlika, ve¢ jednu veliku razliku: tada viSe nema opste

volje, a misljenje koje preovladuje jeste pojedina¢no misljenje. 1%

Prema Nikolas Dentu, jednom od savremenih interpretatora Rusoa, ovaj pasus sadrzi
nekoliko vaznih implikacija koje nam mogu rasvetliti neke aspekte procedure glasanja za
dostizanje opste volje. Prvo, prema Dentu, Ruso nastoji da spreci da se medu gradanima stvaraju

<108

»frakcije 1 interesne grupe“™"°, zbog Cega prilikom same procedure glasanja moraju biti

zadovoljena tri vazna uslova, a to su da ,,individue koje glasaju poseduju adekvatne informacije,

107 Ruso 1949: 27.
108 Dent 2005: 137.

43



da izrazavaju samo svoje miljenje i da nemaju medusobnu komunikaciju pre samog glasanja“.1%

Kada su ova tri osnovna uslova zadovoljena, odnosno kada su ljudi dovoljno informisani, kada su
Sanse da medu glasaima postoje frakcije manje, kada nema tiranije veéine, kada ljudi mogu
jednako i slobodno izraziti sopstveni stav, tada se povecavaju Sanse da ¢e rezultat naseg
kolektivnog glasanja biti blizi onome §to predstavlja opste dobro za zajednicu. Medutim, da li su
ova proceduralna ograni¢enja dovoljan uslov da to i postignemo? Kako Dent uvida, njima, mada
umanjujemo Sansu da sama procedura glasanja bude izmanipulisana, takode umanjujemo Sansu da
uopste postignemo bilo kakvu saglasnost, uzevsi u obzir ogromne individualne razlicitosti u
pogledu stavova i preferencija.!® Dodatno, ¢ak i ako pretpostavimo da je narod na ovaj nacin
dosao do nekakve saglasnosti, i dalje se mozemo s pravom pitati kako bi znali da je saglasnost
koja je postignuta zaista ono Sto je dobro za zajednicu, a ne samo slucajni zbir preferencija?
Kona¢no, zbog toga, prema Dentu, odluke izglasane ovom procedurom ne mogu da pokazu razloge
na osnovu kojih su gradani u obavezi da ih postuju ukoliko se ne slazu sa njima, a time se gubi i
legitimnost izglasanih odluka.!!! Odredeni zakon ili pravilo moze se smatrati produktom opste
volje samo ukoliko za svakog gradana postoje dobri razlozi da ga prihvati, ukoliko je takva odluka
zasnovana na zajedni¢kim razlozima, na razlozima koji su utemeljeni u potrebama koje svi kao

¢lanovi drustva imamo.!*? Jedino takve politi¢ke odluke mogu se smatrati legitimnim.

Zbog toga, potrebno je da celu proceduru razmotrimo iz druge perspektive, iz perspektive
samih glasaca. Bertram s pravom uocava da nije sam demokratski mehanizam taj koji pravi razliku

izmedu dostizanja opSte volje ili prostog vecinskog odluc¢ivanja, niti je sam po sebi dovoljan da

109 1hid: 136-137.
10 1hid: 137.

111 1bid: 138-139.
12 1pid.

44



osigura da izglasani zakoni zaista predstavljaju opste dobro.!'® Sama procedura po spoljasnjoj
formi mogla bi izgledati identi¢no u oba slucaja. Pristup individua glasanju je, medutim, ono S§to
moze predstavljati presudnu razliku ova dva slucaja, zbog toga Sto ¢e razlozi na osnovu kojih
branimo svoje stanoviste u jednom ili drugom slucaju biti drugaciji. Prilikom prostog vec¢inskog
glasanja ljudi ¢e svoje preferencije zasnivati na li¢nim razlozima, razlozima koje idu u korist samo
pojedincima. Pri teznji ka dostizanju opste volje, medutim, moramo se zapitati da li su naSe
preferencije zasnovane na razlozima koji se ti¢u svih nas. Zato, prema Bertramu, ideja opste volje
od gradana zahteva da donoSenju kolektivnih odluka pristupe iz jedne neutralne perspektive- da se
distanciraju od svojih li¢nih preferencija i sebi¢nih potreba i da se postave u nepristrasnu poziciju

kako bi mogli da promisle i donesu zakone koji ¢e se odnositi na sve, pa samim tim i na njih.1*

Drugi vazan aspekt dono$enja ispravnih odluka pojedini autori smatraju da se nalazi u
javnoj deliberaciji medu glasac¢ima. Ovo, medutim, nije jasno na prvi pogled, pogotovo uzevsi u
obzir to da opsta volja predstavlja metafizicki, predefinisani standard koji nadilazi li¢ne stavove 1
uverenja u pogledu toga $ta je dobro za zajednicu.!’® Dejvid Estlund Rusoovu koncepciju
demokratije naziva jakim epistemi¢kim stanoviStem koje pretpostavlja da na odredena eticka
pitanja poput ,,¢emu, kao politicka zajednica treba da tezimo?* postoji nedvosmislen odgovor koji
je nezavistan od same procedure odlucivanja. U tom smislu, na$ jedini zadatak jeste da otkrijemo

Sta je to sadrzaj opste volje.!'® Postavlja se, dakle, pitanje, na koji nacin bi javna deliberacija

113 Bertram 2012: 405.

114 1pid.

15U 1l glavi Drustvenog ugovora koji nosi naziv ,,Moze li opsta volja da gresi®, nalazi se odeljak gde Ruso istice
kako ,,Opsta volja je uvek u pravu i uvek usmerena javnoj korisnosti; ali ne proizilazi i to da su odluke naroda uvek u
istoj meri ispravne.“ Ruso 1949: 2.

116 Estlund 1997: 183.

45



gradana mogla pomo¢i u postizanju javnog interesa, kada je on na neki nac¢in ve¢ unapred odreden

1 potpuno je nezavistan od bilo ¢ijeg misljenja ili uverenja u njegovu ispravnost?

Dzejms Rusoovo stanoviste tumaci na slede¢i nacin: On kaze da, prema Rusou, mada opsta
volja treba da predstavlja krajnji cilj glasanja, ,,za odredivanje specificnog sadrzaja opste volje
potrebna je slobodna razmena misljenja, dok se konsenzus ostvaren kroz ovaj deliberativni proces
posmatra kao najadekvatnija interpretacija opste volje“.!!” Dzouns kod Rusoa uo¢ava pet uslova

potrebnih za ovu vrstu javnog prosudivanja:

1. Svi predstavnici koji odlu¢uju moraju biti zajedno, na istom mestu u isto vreme.

2. Sva pitanja o kojima se odlucuje moraju biti formulisana na poseban nacin, u formi:
,»Da li verujete da je (...) u skladu sa javnim interesom?

3. Uvek raspravljati o generalnim problemima, nikad o pojedina¢nim.

4. Nakon §to su predstavnici Culi relevantne argumente, potrebno je da o problemu
promisljaju ,,bez dalje medusobne komunikacije* i da svako iznosi ,,samo sopstvene
argumente.“

5. Do kona¢ne odluke dolazi se glasanjem, pri éemu se svaki glas ra¢una kao jedan.®

Kako DZouns navodi, ova proceduralna pravila deliberacije sluZze tome da minimiziraju
mogucnost fokusiranja na li¢ne interese gradana prilikom vecinskog odlucivanja 1 da uzmu u
razmatranje i interese drugih gradana.'® Striktno govore¢i, mada iz ¢isto proceduralne perspektive
nikada ne mozemo biti potpuno sigurni da odluke do kojih smo dosli istinski predstavljaju opste

dobro, ¢ega je 1 sam Ruso bio svestan, jedini pouzdani pokazatelj da smo na dobrom tragu jeste taj

117 James 2011: 373.
118 Jones 1987: 110.
119 |bid: 113.

46



da li smo, kao glasaci, istinski uspeli da postavimo sebe u neutralnu poziciju i uzeli u obzir i
interese drugih gradana. Formalna ograniCenja i uslovi koje nam proces javnog odlucivanja
namecée, u izvesnom smislu nas primorava da usvojimo ovo javno glediste. Cini mi se, stoga, da
javna deliberacija kod Rusoa moze imati dvostruku ulogu u samom procesu odlu¢ivanja. S jedne
strane, ona bi umanjivala Sanse za eventualno stvaranje frakcija i, s druge strane, omogucila bi
nam jasniji uvid o perspektivi drugih gradana, o njihovim potrebama i interesima. Jedan dobar
primer izrazavanja opste volje koji daje DZouns jeste glasanje odredene grupe gradana protiv
predlozenog zakona uprkos uverenju da im takav zakon li¢no ne ide na Stetu, ali na osnovu
uvidanja da bi takav zakon mogao nagkoditi drugim njihovim sugradanima.?° Dzejms smatra da,
kada su ovi uslovi javne deliberacije zadovoljeni, odluke koje smo usvojili ne samo da ¢e imati
vecu verovatnocu da se priblize opStem dobru, ve¢ bi javna deliberacija kod Rusoa predstavljala 1
neku vrstu testa u pogledu toga da li nasi stavovi zadovoljavaju uslov javnosti, to jest, da li bi bili
prihvaceni i poStovani od strane drugih gradana iz njihove sopstvene perspektive. Zbog toga, kako
Dzejms zakljucuje, slobodna razmena misljenja koja se postize prilikom deliberativnog procesa
jedan je od najpouzdanijih odrednica specificnog sadrzaja opsSte volje i moguénosti postizanja

konsenzusa medu gradanima.*?!

2.2. Interpretacija zakona kao javnog uma gradana

Do sada je u ovom radu dosta paznje bilo posveceno analizi nekih opstih nacela Rusoove
politicke teorije, pokuSaju da se $to jasnije odredi pojam opste volje kao glavni nosilac legitimnosti

politickog poretka i mogucoj interpretaciji uslova koje je potrebno zadovoljiti da bi kroz formu

120 |bid:112.
121 James 2011: 373.

47



javnog glasanja bilo omoguéeno njeno postizanje. Izvesno je da je Ruso, buduci veliki pobornik
zastite individualne slobode, smatrao da opsta volja mora proizilaziti iz svih gradana i da se mora
posti¢i putem procedure javnog odlu¢ivanja. Proglaseni akti opste volje, medutim, moraju takode
zadovoljiti odredene uslove. Oni se moraju odnositi na sve gradane i moraju svima biti opravdani.
U nastavku ovog rada pozabavicemo se ovom drugom vaznom temom, a to je prirodom i

opravdanjem zakona koji proizilaze iz opSte volje.

U Drustvenom ugovoru, Ruso naziva republikanskom svaku drzavu zanovanu na
praviénim zakonima, i to defini$e kao jedino legitimno drustveno uredenje.'?? Zakonima, kako

kaze, politicko telo dobija ,,mo¢ kretanja i volju“!?®

, odnosno u drusStvu stvara poredak koji
generiSe gradanska prava i obaveze u njenoj najopstijoj formi. Shodno svemu $to smo do sada
rekli, jasno je da je Ruso smatrao da pravi¢ni zakoni ne mogu biti nametnuti po nahodenju ili od
strane bilo kojeg autoriteta, ve¢ moraju biti u skladu sa voljom naroda koji o njima odlucuje. Ruso
zakone naziva ,uslovima gradanskog udruZivanja“, a narod njegovim jedinim legitimnim
uzajanim tvorcem i potéiniocem.!?* Nije moguce, medutim, bilo koju odluku politi¢kog tela
proglasiti zakonom. Ruso kaze da “sam po sebi narod uvek ho¢e dobro, ali ga sam ne vidi uvek.“1%°
On navodi da“ pojedinci vide dobro koje odbacuju; narod Zeli dobro koje ne vidi.“'?® Za Rusoa,
pravi¢ni zakoni moraju da se zasnivaju na uslovima jednakosti i slobode svojih gradana, te stoga
nikada ne mogu poticati od pojedinacnih volja, niti sluziti da zadovolje pojedina¢ne interese.

Potrebno je, nasuprot tome, da pravi¢ni zakoni predstavljaju akte opste volje, a nikad produkt

122 Ruso 1949: 33.
123 |pid: 32.

124 |pid: 33.

125 |pid: 34.

126 |bid.

48



individualnog rasudivanja ili interesa. Stoga, privatno rasudivanje gradana ne moze biti

reflektovano u ovoj opstoj formi zakona.

Kristofer Bertram smatra da bi prema Rusou ,,svaki ,,zakon* koji bi odrazavao privatno
rasudivanje individua predstavljao oblik tiranije koji bi nuzno poté¢injavao gradane* *?’ i, stoga,
gusio njihovu li¢nu slobodu. Umesto toga, Ruso je smatrao da potcinjavanje zakonima i
individualna sloboda nisu medusobno iskljucivi, i da su pravi¢ni zakoni, mada nisu zasnovani na
privatnim interesima pojadinaca, u isto vreme u skladu sa njima. Zbog toga Bertram nudi
interpretaciju Rusoovog shvatanja zakona kao javnog uma gradana, predstavljenog u njegovoj

kodifikovanoj formi.'?8

Privatni um gradana prema Bertramu ,,0dnosi se na li¢no rasudivanje individue 1 usmeren
je na sopstvene, sebi¢ne interese“?° Iz ove, mozemo re¢i prirodne sklonosti da tezimo sopstvenim
interesima, naSe privatno rasudivanje ponekad se moze naci u konfliktu sa onim Sto predstavlja
opste dobro zajednice. Ruso o privatnom rasudivanju kaze sledece: ,,Svaki pojedinac moze, doista,
kao ¢ovek da ima svoju licnu volju, suprotnu ili razli¢itu od opSte volje u ¢ijem stvaranju ucestvuje
kao gradnin: njegov posebni interes moZe mu traZiti sasvim drugo nego $to traZi opsti interes. 1%
S druge strane, javni um je uvek usmeren na opste dobro. Bertram, medutim, smatra da se javni
um kod Rusoa ne moze shvatiti u apsolutnom smislu, ve¢ samo relativno, prema grupi ljudi i
institucionalnoj ulozi koju obavljaju, ili prema cilju na koji su usmereni.*3! Ova relativnost, kako

«132

Bertram kaZe, ogleda se u tome §to ljudi prema Rusou mogu ,,posedovati razlicite identitete**>*, u

127 Bertram 2018: 248.
128 |pid.

129 |pid: 249.

130 Ruso 1949: 19.

131 Bertram 2018: 249.
132 | bid: 249.

49



zavisnosti od pozicije u kojoj se nalaze ili perspektive iz koje prosuduju o svojim potrebama,
Zeljama ili strahovima. Sto je identitet ,,individualniji®, to je teze omoguéiti uspostavljanje mirne
koegzistencije medu ljudima, smatra Bertram, jer su na tom nivou li¢ne i sebi¢ne potrebe i teznje
najizrazenije, te je moguénost sukobljavanja izvesnija.'® S druge strane, individuama pod
apstraktnim i generalizovanim odredenjima, poput ,,ljudskog bica kao takvog*, nedostaje dovoljno
motivacije za realizaciju ciljeva i prevazilazenje problema.'® Identifikovanje osobe kao
»gradanina“ u tom smislu predstavlja idealnu poziciju za formiranje javnog uma kada je re¢ o
pitanjima suzivota u konkretnoj drustvenoj zajednici, zbog toga je u isto vreme i dovoljno
konkretno, jer drustvenim pritiskom moze motivisati ljude ka prevazilaZzenju sebic¢nih teznji, ali i
dovoljno apstraktno, da usmeri ljude ka koegzistenciji u slobodi i jednakosti.'* Prema Dageru,
ideja opste volje fundamentalno pociva na ovoj dvostrukoj identifikaciji osoba, kao obi¢nih ljudi
i kao gradana. On kaze: ,,Po Rusoovom misljenju, svako se moze smatrati i covekom - stvarnom
osobom - i gradaninom. U meri u kojoj smo ljudi, svaki od nas je jedinstven; svako od nas,
odnosno, ima svoj poseban identitet i skup interesovanja. Medutim, koliko smo gradani, mi smo
sli¢ni po tome $to smo ¢lanovi javnosti; i kao ¢lanovi javnosti delimo zajednicki interes za dobrobit
politickog tela. Svako, sledstveno tome, ima 1 poseban interes kao ¢ovek 1 opsti interes kao
gradanin.“!3® Iz ovoga se jasno vidi zasto poligon za formiranje opste volje i javnog uma gradana
kod Rusoa uvek mora predstavljati konkretnu druStvenu zajednicu sacinjenu od ljudi koji se svesno
identifikuju kao gradani. Oslanjajuci se na Rusoove spise, mozemo dodati da se Ruso zalagao da
takva politicka zajednica bude po obimu i broju stanovnika manja, kako bi se lakSe omogucilo

postizanje kolektivnog identiteta i moralnih principa, ali i kako bi javnost mogla biti bolje

133 |bid: 250.

134 |bid.

135 |bid.

136 Dagger 1981: 360.

50



informisana i lakse se posvetiti deliberaciji. Stavise, to moZe objasniti zasto Ruso u Drustvenom
ugovoru posvecuje ceo jedan odeljak takozvanoj ,.gradanskoj religiji kao nuznom uslovu za
ostvarenje drustvenog jedinstva. Gradansku religiju Ruso opisuje kao ose¢aj poverenja u drzavu i

voljne usmerenosti ka uéestvovanju u deliberaciji zarad opsteg dobra zajednice.*®’

Bertram takode uocava i analizira dva vazna aspekta javnog uma koji su sadrzani u
Rusoovoj politickoj filozofiji. Prvi, proceduralni, o kojem je bilo dosta reci u prethodnom odeljku,
ti¢e se kolektivnog odlu¢ivanja gradana, javne deliberacije i postizanja opste volje.**® Rekli smo
da su za Rusoa proceduralna ograni¢enja i uslovi javne deliberacije od klju¢ne vaznosti za
obezbedivanje perspektive sagledavanja javnog interesa, kao i umanjivanje moguénosti stvaranja
frakcija. Oni, kako Bertram primecuje, imaju takode za cilj da glasace postave u neku vrstu
rolsovskog ,,prvobitnog polozaja“, situacije u kojoj ¢e biti primorani da se postave u nepristrasnu
poziciju i odbace polovi¢na gledista, ¢ime ¢e, kako Ruso misli, teziti da podrze one zakone koji

predstavljaju javni interes gradana.*®

Drugi vaZan aspekt javnog uma tice se javnog opravdanja ve¢ usvojenih zakona. Pravi¢na
procedura odlu¢ivanja moZe povecati Sansu da gradani dostignu ono $to bismo mogli nazvati
sadrzajem opste volje koji bi bili formulisani kroz pravi¢ne zakone, ali javni um nalaze da takvi
zakoni takode moraju biti svima opravdani, odnosno, moraju se zasnivati se na razlozima koji bi
bili prihvatljivi svim ¢lanovima zajednice. U Rusoovoj politickoj filozofiji, smatra Bertram, mogu

se prona¢i dva argumenta koji ukazuju na to da je Ruso ovaj aspekt opravdanja imao u vidu. 14

137 Ruso 1949: 105-106, Stupar 2014: 221.
138 Bertram 2018: 251.

139 |pid: 253.

140 1pjd: 254.

51



Prvi argument se nalazi u Rusoovom ¢uvenom proglasu da ,,mozemo biti u isto vreme
slobodni i pot&injeni zakonima, posto su oni samo registri nasih volja“.2*! Posto su u gradanskom
stanju ljudi ti koji sami donose zakone kojima su duzni da se potfinjavaju, oni zadrzavaju svoju
moralnu slobodu, buduéi da nisu potéinjeni ni¢ijom voljom osim svojom sopstvenom. Ruso je
smatrao da, u pogledu konkretno izglasanih zakona, ¢injenica da su doneti sopstvenom slobodnom
voljom gradana opravdava poti¢njavanje tim istim zakonima. S druge strane, zakoni koji nisu
doneti na ovoj voluntaristickoj osnovi celokupne druStvene zajednice ne mogu biti legitimni.
,Budu¢i da je svaki ¢ovek roden slobodan i gospodar samoga sebe, kaze Ruso, ,,niko ne moze
bez njegovog pristanka da ga potéini, ma pod kakvim izgovorom to bilo.“!*? Ruso ¢ak ide korak
dalje govoreci da, buduci da su zakoni akti opste volje, nemoguce je ¢ak i govoriti o zakonima koji

nisu doneti od strane naroda, jer ,,ono $to jedan covek, ma ko to bio, nareduje po svom nahodenju

«143 «144

nije zakon*“***, niti o nepravi¢nim zakonima, ,,po$to niko nije nepravican prema samom sebi.

Drugi argument za opravdanje zakona nesto je Sireg smisla i prema Bertramu odnosi se na
Rusoovo generalno shvatanje republikanske slobode, kao slobode individua od proizvoljne volje
drugih i zajedni¢koj Zivota u zajednici baziranoj na zakonima i odsustvu dominacije.}*® Bertram
smatra da se ovo opravdanje ne odnosi ni na kakav konkretan zakon, ve¢ da predstavlja princip za
generalno opravdanje poStovanja zakona 1 republikanske slobode kao najbolje alternative u
poredenju sa drugim drustvenim uredenjima.*® Na ovom mestu je interesantno ukratko se osvrnuti
na Rusoovo shvatanje individualne slobode shvacene, ne kao nesputanost ili odustvo prepreka za

ostvarenje sopstvenih zelja, ve¢ kao postovanje zakona koje smo sami izabrali. Zahvaljuju¢i Isaiji

141 Ruso 1949: 33.

142 |bid: 82.

143 |bid: 33

144 1bid.

145 Bertram 2018: 254.
146 |bid: 256.

52



Berlinu, u literaturi Rusoovo shvatanje slobode obi¢no oznacavamo kao ,,pozitivno shvatanje
slobode, naspram njegovom negativnom odredenju. ,,Negativna“ sloboda definiSe se kao
odsustvo prepreka, neometanost od strane drugih u ostvarenju sopstvenih teznji i zelja.2*’ S druge
strane, ,,pozitivna sloboda“ prema Berlinu proisti¢e iz zelje pojedinca da ,,bude svoj sopstveni
gospodar i moze se razumeti kao odsustvo pot&injenosti autoritetu ili kao autonomija.**® Ruso
pod slobodom misli upravo na ovu duhovnu i moralnu oslobodenost od samovolje drugih. Prema
njemu, biti slobodan ne odnosi se na odsustvo prepreka za ostvarivanje ciljeva, ve¢ na sposobnost
autonomnog postupanja. Buduc¢i da Ruso jedinim legitimnim vladaocem smatra narod, ukoliko bi
se gradani pokoravali volji jednog ¢oveka ili neke povlaséene grupe ljudi, ne bi se mogli smatrati
moralno slobodnim. Shodno tome, jedino slobodno postupanje jeste postupanje u skladu sa
zakonima koje smo sami izabrali da sledimo. Otuda sledi Rusoova ¢uvena izjava da ,,opsta volja
moze primorati gradane na poslusnost®, jer to znaéi ,,primorati ih da budu slobodni“.!*° Opsta volja
je, naneki nacin, sam izvor 1 uslov gradanske slobode. Prema Rusou, istinski smo slobodni, ustvari,
jedino kada smo podvrgnuti zakonima koji nas Stite od proizvoljne dominacije drugih, a to su
zakoni koje je proizvela opsta volja gradana. Ova sloboda, kako kaze Ruso, jeste ,,uslov koji je
temelj za funkcionisanje politicCke maSine 1 koji jedini daje zakonsku snagu gradanskim
obavezama, koje bi, bez toga, bile apsurdne, tiranske i podlozne najveéim zloupotrebama.“*® Zbog
toga, republikanska sloboda odredena mogu¢nos$¢u autonomnog ucestovovanja u demokratskom

procesu i deliberaciji predstavlja i uslov 1 opravdanje postovanja drzavnih zakona.

147 Berlin 1992: 204-205.
148 1pid: 215.

143 Ruso 1949: 20.

150 hjd.

53



Mozemo uociti nekoliko vaznih implikacija iz dosadasnjih razmatranja, ali i potencijalne
prigovore Rusoovom stanovistu. Prvo, smatram znafajnim Rusoov doprinos demokratskoj
interpretaciji javnog uma time $to je uspostavio odredenu vezu izmedu samog demokratskog
procesa i rezultata glasanja. Prema Rusou, zakoni koji bi bili proglaseni samovoljom nekog
autoriteta, ¢ak i ako bi mozda izrazavali ono $to predstavlja javni interes celokupne zajednice, ne
bi izrazavali javni um, jer ne bi bili rezultat slobodnog izbora i autonomije njenih gradana. Nije,
dakle, dovoljno da se u zajednici postignu odluke koje izrazavaju opSte dobro; potrebno je takve
odluke doneti na demokratski nacin i voljom svih gradana. Bertram dodatno uo¢ava da, ¢ak da
»gradani ne uspeju da izglasaju ono §to predstavlja najbolju moguéi odluku u pogledu javnog
interesa”, sam demokratski proces bi osigurao odbacivanje predloga koji bi znacajno Stetili
zajednici ili dobrobiti njenih gradana.’®! Ovo stanoviste, medutim, nailazi na nekoliko nejasnoca.
Prvi, naoCigledniji problem jeste da li je odgovor na politicka pitanja koja se ticu dobrobiti
zajednice uvek dostizan i da li je uvek predstavljen u ovako binarnom obliku? Mnoge odluke koje
donosimo u politickom Zivotu najceSce se ¢ine kao da su samo odraz trenutnih stavova ili potreba
zajednice, ili da su kontingentnog karaktera. Kako mozemo pouzdano govoriti o opStoj volji kao
o objektivnom standardu, nezavisnom od bilo ¢ijih liénih preferencija, ukoliko nemamo
epistemicki jasan kriterijum u pogledu toga $ta je opste dobro?'®? Medutim, ¢ak i kada bismo
pretpostavili da takav objektivni standard zaista postoji, to otvara jednu drugu nedoumicu: naime,
da li bi Ruso podrazumevao da ¢lanovi drustva, ne samo da ponekad moraju prilikom glasanja
1zuzeti sopstvene interese, ve¢ moraju biti spremni da naskode sopstvenim interesima zarad opsSteg

dobra zajednice?

151 Bertram 2018: 256.
152 | bid: 254.

54



Jos$ jedan znacajan, ali donekle upitan element Rusoove politicke filozofije sadrzan je u
naglasavanju vaznosti gradanskog jedinstva za postizanje javnog uma. Svako stvaranje frakcija,
prema Rusou, za posledicu bi imalo preovladavanje privatnog rasudivanja pojedinaca ili grupa
koje bi posledi¢no vodile raspadu i, kona¢no, potpunom unistenju politicke zajednice. S druge
strane, javni um nalaze da se gradani dobronamerno upuste u kolektivni zadatak pronalazenja
opsteg dobra zajednice i da se prilikom takvog rasudivanja distanciraju od svojih li¢nih interesa.
Samo pod takvim uslovima moguce je, prema Rusou, ostvariti kolektivnu saglasnost. Ali, Sta se
desava u slucajevima kada se, uprkos zajednickoj angazovanosti ka postizanju opsteg dobra,
misljenja pojedinaca ili manjine razlikuju od veéinskog stava? U nastavku je potrebno razmotriti
da li ovakvi slu¢ajevi mogu predstavljati ozbiljnu prepreku ka uspustavljanju gradanskog jedinstva

kod Rusoa.

2.3. Opsta volja i problem saglasnosti

U ovom odeljku pokusa¢emo da odgovorimo na prethodno anticipirane prigovore

Rusoovoj koncepciji opste volje.

Prvi se odnosi na ulogu demokratske procedure u otkrivanju sadrzaja opSte volje, koja
objektivno izrazava javni interes i dobro zajednice. Budu¢i da je Ruso bio zastupnik jakog
epistemickog stanoviSta u ovom pogledu, Bertram smatra da je Ruso suStinski ovu proceduru
donosenja odluka takode posmatrao kao “epistemicku po karakteru”.?>® Da bi slikovito predstavio
karakter procedure, on koristi alegoriju Ri¢arda Arnesona prema kojoj bi se ¢lanovi politicke

zajednice mogli uporediti sa timovima koji ucestvuju u potrazi za skrivenim blagom. Dok svaki

133 |bid.

55



od ¢lanova tima ima drugacije misljenje u pogledu toga gde bi blago moglo biti sakriveno, blago
se de facto nalazi na jednoj konkretnoj lokaciji, i na ¢lanovima tima je da to mesto pronadu. lako
im se mi$ljenja mogu razilaziti, svi zele da njihov tim “pobedi” i pronade blago, i dobi¢e nagradu
ako u tome uspeju, ¢ak i ako se ispostavi da predlozi nekih od ¢lanova tima u pogledu lokacije
nisu bili ta¢ni.’> Na sli¢an na¢in, smatra Bertram, Ruso je demokratsku proceduru odlu¢ivanja
posmatrao kao metod otkrivanja ¢injenica u pogledu opsteg dobra. Opste dobro, poput blaga, ¢eka
da bude otkriveno kona¢nom odlukom vecine, koji se svesno upustaju u demokratsku proceduru
iskljuc¢ivo sa tim ciljem. Zbog toga, iako se kasnije moze ispostaviti da manjinska misljenja o
opsStem dobru nisu bila ta¢na, oni ¢e takode biti skloni da prihvate i povinuju se odlukama vecine,
jer ¢e time 1 oni dobiti ono S$to je za njih najbolje i Sto ustvari zele, ili ¢e barem za to legitimno biti
prisiljeni. Cini se da ova alegorija zaista predstavlja adekvatnu interpretaciju Rusoovog sopstvenog
stanoviSta. On kaze: “Kada se u narodnoj skupstini predlaze jedan zakon, ono $to se od nje trazi
nije ba$ to da li odobrava ili odbacuje predlog, ve¢ da li je ovaj saobrazan ili ne opstoj volji, koja
je 1 njihova volja: daju¢i svoj glas, svako daje svoje miSljenje o tome; a iz broja glasova izvodi se
izjava opSte volje. Kada, dakle, pobedi misljenje protivno mome, to dokazuje samo da sam se bio
prevario 1 da ono §to sam smatrao kao opStu volju nije opsSta volja. Da je moje li¢no misljenje
pobedilo, ja bih postao drugo, a ne ono §to sam Zeleo; tek tada ne bih bio slobodan.“!*® Mozemo,
medutim, uociti da je ova tvrdnja donekle neplauzibilna. Opste dobro zajednice ne predstavlja
opipljiv entitet poput sakrivenog blaga 1, kao §to smo u prethodnim poglavljima objasnili, pravicna
procedura nas moze samo pribliZiti verovatnoci za postizanje tacnog odgovora, ali sama odluka ne
moze biti podvrgnuta nikakvoj epistemickoj verifikaciji. Budu¢i da Ruso nije ponudio nikakvu

pouzdanu garanciju da ¢e ljudi, uprkos posStovanju svih proceduralih pravila, zaista dostici

154 | bid.
155 Ruso 1949: 83.

56



objektivnu istinu u pogledu opsteg dobra, Bertram s pravom uocava da ,,nema razloga da gradani
koji se nadu u nadglasanoj manjini imaju razloga da veruju da naprosto nisu bili u pravu,“**® ve¢
,upravo suprotno, mogli su da budu u pravu i da, stoga, bivaju prinudeni da se povinuju, ne

sopstvenoj volji, ve¢ volji drugih ljudi, veéine. 1>’

lako Bertramov prigovor donekle smatram validnim—sam Ruso nije ponudio dokaz da ¢e
vecéinsko glasanje zaista voditi ispravnim politickim odlukama—mnogi savremeni interpretatori
smatraju da Rusoovo stanoviste nije neutemeljeno, i da je za njegovu tvrdnju moguce ponuditi
matematicko objasnjenje, na primer uz pomo¢ teoreme porote. Teorema porote, koja je u svom
izvornom obliku prvobitno izloZena od strane francuskog matematicara i filozofa Kondorsea u 18.
veku, u savremenim teorijama demokratije postala je popularni vid opravdanja takozvane
,,mudrosti mnostva“.1>® Teorema, u najkraéim crtama, glasi da mnostvo ljudi bolje prosuduje od
pojedinaca i da, u situaciji kada veci broj ljudi odlucuje izmedu dve alternative, od kojih je jedna
objektivno ispravnija ili bolja, sa povec¢anjem ucesnika proporcionalno se povecavaju i Sanse da
¢e grupa doneti bolju odluku. Sve $to je neophodno je da ucesnici zadovoljavaju dva osnovna
kriterijuma: da glasaju nezavisno jedni od drugih, i da poseduju odredeni nivo ,,kompetencije®, Sto
u ovom slucaju znaci da njihovo prosudivanje mora biti takvo da postoji veca verovatnoc¢a da ¢e
da glasaju za tatan odgovor, pre nego za njegovu neta¢nu alternativu.'® Neki filozofi, poput
Grofmana i Felda, smatraju da Kondorseova teorema porote adekvatno predstavlja osnovnu
60

Rusoovu ideju u pogledu toga kako se dolazi do sadrzaja opite volje veéinskim odlu¢ivanjem.*

Prema njima, Kondorseovo 1 Rusoovo glediste sadrze uocljive sli¢nosti: na primer, prema oba

156 Bertram 2018: 255.

157 1bid.

18 Dijetrich, Spiekermann 2013: 87-88.
159 pid.

160 Grofman i Feld 1988: 570.

57



stanovi$ta cilj glasanja treba da predstavlja postizanje nekog objektivnog i ispravnog suda, a ne
ispunjenje li¢nih preferencija ili interesa. Kao $to porotnici u sudu, prosudujuéi predstavljene
dokaze, nastoje da donesu pravicnu presudu u pogledu datog predmeta, tako se od gradana u
Rusoovoj politickoj teoriji ocekuje da, zauzevsi nepristrasno glediste, svesno teze da donesu
najtaéniju procenu o tome $ta predstavlja opste dobro zajednice.®! Takode mozemo uoéiti da su u
Rusoovoj politi¢koj filozofiji prisutni kriterijumi koji ¢ine i osnovne premise na kojima se zasniva
teorema porote: Prvo, Ruso je smatrao da u svakom datom trenutku postoji objektivno najtacniji
odgovor u pogledu toga $ta je u skladu sa opstom voljom, odnosno dobrom zajednice. Drugo, Ruso
je naglaSavao da potrebno je da glasaci nezavisno jedni od drugih donose izbore i da ne stvaraju
frakcije. Pod pretpostavkom da svaki ¢lan politicke zajednice ima vecu verovatno¢u da pogodi
odluku koja je vise u skladu sa opstim dobrom, ve¢inskim odlucivanjem bi Sanse za dostizanje
opste volje bile poboljsane. Moze se uociti da bi nam Kondorseova teorema, takode, mogla dati
jasniji uvid u pogledu toga kako je Ruso posmatrao odnos izmedu opste volje 1 ve¢inskog glasanja.
Kao $to je Ruso tvrdio, mada nam vecina ne garantuje da ¢e postignuta odluka sa apsolutnom
izvesnoS¢u biti ispravna, te je, stoga, nemoguce poistovetiti odluku vecine sa opStom voljom,
postoje plauzibilni razlozi da verujemo da bi veca grupa ljudi imala nemerljivo vecu verovatnocu
da donese ispravnu procenu u odnosu na sud nekolicine, $to je upravo sustina Rusoovog argumenta

legitimnosti demokratske procedure i veéinskog odlu¢ivanja.1®2

Prema Kondorseovoj teoremi, problematicne bi bile samo one situacije u kojima je
verovatnoc¢a glasaca da ¢e glasati za pogreSan izbor veca od polovine. Uporedivsi sa Rusoovim

stanoviStem, u tim slucajevima vecinska odluka moze biti protiv opSte volje, 1 gradani koji su

161 1bid.
182 1pid.

58



predstavljali manjinu mogu biti pod nekim oblikom dominacije privatne volje veéine.%® Smatram,
meditim, da ovo ne predstavlja ozbiljan prigovor Rusou, ve¢ da moze dodatno potkrepiti njegovo
stanoviSte da su dobra informisanost gradana, kompetencija i deliberacija od presudne vaznosti za

kvalitno funkcionisanje demokratije.

Mozemo iz ovoga uociti da bi jedan drugi slu¢aj mogao poremetiti praviénu proceduru
odlucivanja. On bi mogao biti uzdrman nepravi¢nim individuama, koje se svesno protive nacelima
javnog uma i nastoje da kroz javnu politiku zadovolje svoje li¢ne, sebi¢ne preferencije i interese.
Ruso navodi da, mada se opSta volja ne moZe unistiti, takve individue je mogu ,,pot€initi drugim
voljama koje su jace od nje.“1%* Postoji, ipak, nacin da se, uprkos sebi¢nim teznjama ljudi, kojih
je Ruso svakako bio svestan, uvidi da je po zajednicu najbolje uspostaviti javnu politiku koja
predstavlja dobro za sve gradane. On kaze da ,,svako, odvajajuéi svoj interes od opsteg interesa,
uvida dobro da ne moze sasvim da se odvoji od njega; ali njegov udeo u opstem zlu ne izgleda mu
nista u poredenju sa isklju¢ivo njegovim dobrom koje teZi da prisvoji. Ako se izuzme ovo posebno
dobro, on Zeli opstu korist radi sopstvene koristi isto tako Zarko kao i svaki drugi.“*® Primer koji
se u literaturi ¢esto navodi kako bi oslikao Rusoovu nit rasudivanja opisuje ribare koji, vide¢i jedne
u drugima kao konkurenciju, nastoje da upecaju $to vise ribe za sebe, uprkos ¢injenici da, ukoliko
predu dozvoljene granice ribolova, to bi dovelo do istrebljenja populacije ribe 1 bi svi dugoro¢no
mogli da ostanu bez ulova. lako bi svaki od ribara voleo da je u prilici da bude jedini koji ima
mogucnost da peca prekomerne koli¢ine ribe, dok se drugi ribari pridrZzavaju dozvoljenih granica,

najoptimalniji ishod, koji bi zaStitio javni interes, jeste jednaka zabrana prekomernog ribarenja

163 Stupar 2014: 221.
164 Ruso 1949: 81.
165 1hid.

59



svima.l®® Prema Rusou, dakle, ¢ak bi i sebi¢ni pojedinci uvideli da bi praviéna i nepristrasna
politika, koja je u skladu opstim dobrom, bila i u njithovom najvecem interesu. Uprkos tome, Ruso
bi tvrdio da je najbolji metod za donoSenje ispravnih odluka i znak ,,zdrave politike predstavljalo
drustveno jedinstvo, sloga i individualna teznja ka opsStem dobru, nasuprot neslozi i raspravama,

koja, kako kaze, nagovestava premo¢ li¢nih interesa i opadanje drzave.®’

Jos jedan prigovor koji vredi razmotriti tiCe se naizgled paradoksalne situacije u kojoj bi se
od individua potencijalno o¢ekivalo da ponekad naskode sopstvenim interesima zarad opSteg
dobra zajednice. Pre nego §to obrazlozimo moguci odgovor na ovaj prigovor, vazno je podsetiti se
Rusoovog naglaSavanja vaznosti jedinstva zajednice i njenih gradana. DZons smatra da Rusoovo
insistiranje na tome da drzava mora biti manja po obimu i broju stanovnika za pravilno
funkcionisanje politike nije isklju¢ivo tehnicke i1 funkcionalne prirode, ve¢ je takode u bliskoj vezi
sa razumevanjem opsteg dobra zajednice.'®® Jedan od razloga je $to je u velikim i heterogenim
zajednicama jako tesko pronaci zajedni¢ku moralnu 1 politi¢ku osnovu sa kojom bi svi bili saglasni
1 koja bi bila u svacijem interesu. Nasuprot tome, u malim i homogenim zajednicama, pored toga
Sto je mnogo laksSe posti¢i ovu vrstu konsenzusa, takode postoji 1 povecana verovatnoca da bi se
svaka promena unutar politike odrazavala na ve¢i broj gradana, ili ¢ak na celokupno stanovnistvo.
Drugi razlog nalazi se u tome $to u malim zajednicama, pored toga $to se ¢lanovi medusobno bolje
poznaju, takode su vise povezani emotivnim vezama i skloniji da se saoseéaju jedni sa drugima.'®®

To, ne samo da bi gradanima dalo bolje uvide u pogledu toga Sta je opSte dobro za zajednicu, vec¢

bi ih postavilo u bolju poziciju prosudivanja o tome kakvi zakoni bi drugima mogli da Stete, i

166 Grofman i Feld 1988: 572.
167 Ruso 1949: 81-2.

168 Jones 1987: 113.

169 |pid.

60



nastojali bi da glasaju protiv njih. 1’® Dzejms, medutim, smatra da, s obzirom na Rusoovo
shvatanje ljudske prirode, kojoj priznaje odredenu dozu sebi¢nosti i egoizma, nikada ne bi
oc¢ekivao od gradana krajnji altruizam koji bi ih naveo da glasaju za one zakone koji bi, zarad srece
drugih, njima samima isli na $tetu.!”* MoZemo dodati da bi takvo postupanje na neki naéin takode
bilo kontradiktorno pojmu opste volje kao opsSteg dobra svih ¢lanova zajednice, a nikada samo
odredene grupe ljudi. Citiraju¢i Dzonsa: ,,Opste dobro zajednice ne podrazumeva jednostavno
maksimiziranje zadovoljstva; to je maksimiziranje zadovoljstva podlozno ogranic¢enju, u
najmanjem smislu da niko ne izgubi nista §to je prethodno ve¢ imao. (...) Da ponovimo, nije u
zajedniCkom interesu zajednice da bilo ko izgubi, bez obzira koliko bi se time mogla povecati
ukupna koli¢ina zadovoljstva."2 U skladu sa Dzonsovim razmatranjima, smatram da opsta volja,
koja sluzi da sveobuhvatno predstavi ono §to je svim gradanima u najboljem interesu, ne bi
podrazumevala situacije u kojima se od gradana o¢ekuje da podrze one predloge koji bi im mogli
1¢1 na Stetu, uprkos potencijaloj drustvenoj korisnosti. Zbog toga, iako se od gradana ocekuje da
prilikom glasanja uzmu u obzir i interese svojih sugradana, iz toga ne sledi da se od njih o¢ekuje
da izuzmu sopstvene interese. Suprotno, mozemo reci da bi to na neki nacin protivre¢ilo samom
pojmu opste volje, koja se nikada ne moze razumeti odvojeno od interesa ljudi koji Zive u drustvu

i gde samo postojanje politi¢ke zajednice treba da garantuje njeno ocuvanje.l’®

2.4. Javni um kao test univerzalizacije: prelaz ka Kantu

170 |bid:114.

71 bid.

172 |bid: 114-115.

173 Shklar 1969: 177.

61



Neki savremeni interpretarori, poput DZzejmsa i Neuhausera, nastojali su da preispitaju da
li se javni um kod Rusoa, kroz koncepcije opste volje i javnog opravdanja moze se shvatiti kao

test univerzalizacije subjektivnih principa, koji pronalazimo i u Kantovoj filozofiji.1™

Neuhauser Rusoa svrstava medu predstavnike ideje javnog uma. On uocava da za Rusoa
svako rasudivanje gradana o opStem dobru poprima formu ,,javnosti* jer ono zahteva od njih, ne
da promisljaju o tome Sta bi bilo dobro za celokupnu zajednicu kao kolektiv, ve¢ Sta predstavlja
dobro svakog njenog ¢lana ponaosob. Ova perspektiva stavljanja gradana u poziciju ,,svakoga®, a
ne ,,svih*, prema njemu iziskuje od gradana reflektivnu racionalnosti i predstavlja svojevrsni test
univerzalizacije poput kategoriCog imperativa, postavljanje individua u apstraktnu poziciju
Kantovog zakonodavca. Opstu volju ¢ini opStom to §to, da bi prihvatili ili odbacili odredeni zakon,
gradani sopstveno rasudivanje podlezu testu univerzalizacije u pogledu toga da li bi svi gradani na
koje se predlozeni zakon odnosi delili njegovo misljenje i na sli¢an na¢in prosudivali o njemu.'’
Neuhauser smatra da je ovo moguce ostvariti na racionalnim osnovama, time §to ¢e se gradani
postaviti u ,,javnu perspektivu®. Ova javna racionalnost, prema njemu, omoguci¢e da gradani,
uprskos sopstvenom egocentrizmu, uvide da pojedinacni interesi individua nemaju vecu vrednost
od interesa bilo bilo koje druge individue, odnosno, da ni¢ije dobro, ukljucujuci 1 svoje sopstveno,
nije vaznije od bilo ¢&ijeg tudeg dobra.’® Mada je Ruso naglagavao vaznost medusobne bliskosti
gradana zarad razvijanja saosecajnih sposobnosti da se jasnije postavimo u perspektivu drugih,
¢ini se, kako Neuhauser zakljucuje, da se postavljanje individua u ovako javnu perspektivu odvija

isklju¢ivo na racionalnim osnovama, $to nas ponovo priblizava Kantovom stanovistu: ,,Jer, pri

konsultaciji razuma o principima po kojima treba ziveti, sve Sto se €ini da je potrebno jeste neka

174 James 2011, Neuhouser 2008.
175 Neuhouser 2008: 197-198.
176 1pid: 199.

62



vrsta misaonog eksperimenta koji bi pojedinac trebalo da bude sposoban da sam preduzme: on
samo treba da zamisli sprovodenje predlozenog predloga i zatim razmotri kako bi takva mera
uticala na interese svakog pojedinca.“!’” To, kako kaZe, od pojedinaca zahteva da se, barem
trenutno, distanciraju od svojih li¢nih impulsa i htenja i da se postavi u univerzalnu perspektivu,

time tumade¢i da za Rusoa, um gradana prvenstveno ima ovaj javni karakter.’®

Dzejms, nasuprot Neuhauseru, smatra da presudnu ulogu u formiranju moralnog
rasudivanja kod Rusoa ne predstavlja racionalno rasudivanje, ve¢ upravo afekti poput osecanja
sazaljenja, 1 da je izrazavanje ovih osecanja ono §to omogucava gradanima da se najbolje postave
u tude perspektive i prilikom deliberacije, uzmu u obzir i njihovo dobro.'”® Za razliku od Kanta,
koji politi¢ko rasudivanje posmatra kao isklju¢ivo racionalno u osnovi, Ruso govorni jezik, koji
predstavlja sustinu demokratije, vidi kao formu ekspresivnog izrazavanja ljudskih potreba,
strahova i htenja, a ne ,,pazljivo razmotrenih misljenja“.*® Svoje stanoviste DZejms potkrepljuje
ukazom na to da je kod Rusoa proces do kojeg uspostavljamo zakone, koje mozemo okarakterisati
kao racionalne principe, nezavistan od samih zakona. Uprkos tome $to je Ruso smatrao da razum
u ovom procesu otkrivanja zakona ima vaznu ulogu, smatra DZejms, presudnu ulogu u procesu
otkrivanja opSte volje zauzimaju upravo afektivni elementi individua, posebno osecanje
sazaljenja.’®! Usled toga §to ideja javnog uma naglaSava vaznost reflektivnog rasudivanja u
obrazovanju stavova u pogledu opsSteg dobra, a ne rasudivanje uzrokovano afektima, DZejms

smatra da se Ruso ne moze smatrati predstavnikom ideje javnog uma.'8

177 |bid:202.

178 |pid: 196.

179 James 2011: 372, 374.
180 | bid: 382.

181 |pid: 373-4.

182 | bid: 374.

63



2.5. Zakljucak

Cinjenica da je Ruso ljudsku prirodu pored racionalne video i kao afektivnu, smatram, ipak,
da ne umanjuje Rusoov doprinos ideji javnog uma, koji uprkos tome ostaje znacajan. Ruso od
gradana iziskuje da se postave u ,javnu perspektivu“ i uzmu u obzir potrebe i interese drugih
gradana. Moguce je da su, prema Rusou, za tu mogucénost u jednoj meri odgovorni osecanja
saosecanja ili sazaljenja, iako smatram da Ruso takva osecanja suStinski nije posmatrao kao
iracionalne impulse, ve¢ kao drustvenu sklonost koja se moze posmatrati kao produkt ljudske
racionalnosti i na¢ina izrazavanja. Ruso je clanove politi¢ke zajednice prvenstveno posmatrao kao
slobodne i jednake individue, sposobne za racionalno rasudivanje i refleksiju. Ruso nije poricao
drustveni pluralizam, ali predstavlja jednog od prvih filozofa koji su nastojali da temeljno objasne
kako je moguée da u demokratskom drustvu, uprkos individualnim razlikama, gradani pronadu
jedinstvenu politiku koja ¢e svima biti prihvatljiva 1 koja ¢e biti u saglasju sa opStim dobrom
zajednice. Takode, Ruso je prepoznao znacaj deliberacije 1 javnog opravdanja politickih odluka 1
mogucnost da takve odluke budu prihvatljive svima na koje se odnose, kao jedan od zahteva na
kojima se ideja javnog uma sustinski temelji. Pojedini autori Rusoov doprinos ideji javnog uma
vide u prepoznavanju ,,politi¢ke autonomije*. Politicka autonomija kod Rusoa ogleda se u ideji da
su gradani autonomni u onoj meri u kojoj postuju zakone koji su opravdani razlozima koji su
prihvatljivi svima i izabrani od strane svih na temelju slobode i jednakosti.*®3 Rusoovo opravdanije
zakona, kao izraza opSte volje, iziskuje reflektivnu racionalnost i univerzalno opravdanje, koje li¢i

na kantovki test univerzalizacije moralnih i politi¢kih principa, iako ne sasvim sistematizovan kao

183 Neufeld 2022: 1.

64



Sto je slucaj kod Kanta. Iako osecanja poput saosecanja mogu biti vazni za pozicioniranje gradana
u ,,javnu perspektivu, ¢ini mi se da je priroda opravdanja politickih odluka kod Rusoa sustinski
racionalna, buduci da od gradana iziskuje da se, prilikom racionalne deliberacije o principima koji
trebaju biti usvojeni, ograde od svojih li¢nih stavova i interesa, i umesto toga usresrede na
prepoznavanje onoga Sto je dobro za celokupnu zajednicu. Na kraju, kao §to je ranije pomenuto,
Ruso predstavlja znacajan doprinos demokratskoj interpretaciji javnog uma usled prepoznavanja
veze izmedu samog demokratskog procesa i opste volje, time postuliraju¢i neke od osnovnih
principa na kojima se temelji liberalna politicka tradicija. Prema Rusou, da bi se odredio specifi¢an
sadrzaj opste volje, uslov je da se to dogodi u javnom forumu. Stoga bi javna deliberacija kod
Rusoa predstavljala neku vrstu testa u pogledu toga da li ti nasi stavovi zadovoljavaju uslov
javnosti, to jest, da li bi bili prihvaceni i poStovani od strane drugih gradana iz njihove li¢ne

perspektive.

65



3. Kant o javnoj upotrebi uma

Uprkos tome $to se, imajuc¢i u vidu period u kojem je ziveo i stvarao, Kant moze
okarakterisati predstavnikom teorije druStvenog ugovora i nemackog prosvetiteljstva 18. veka,
Sirina 1 domen njegove filozofije daleko prevazilaze ovaj vremenski period i epohu. Svojevrsna
revolucija dotadasnje ljudske misli koja se, zahvaljuju¢i Kantu, odigrala u oblastima
epistemologije, etike, estetike i politike, ne samo da je uzrokovala preokret sopstvenog doba i,
kako Isaija Berlin s pravom primecuje, ,utisnula pecat na celokupan romanticarski pokret u

Nemackoj i izvan njenih granica*'®*

, ve¢ aktivno nastavlja da odrazava uticaj u filozofskim, ali i
drusStvenim 1 politi¢kim institucijama savremenog sveta. Tako Kantove ideje medunarodnog prava
i pacifizma mozemo prepoznati u mnogim institucijama i aktima 20. veka, poput Lige naroda,
Medunarodnog suda pravde i Povelje Ujedinjenih nacija’®, a njegovo shvatanje autonomije i

kategorickog imperativa u Teoriji pravde navodi se kao osnov opravdanja principa pravde DZona

Rolsa, jednog od kod najistaknutijih savremenih filozofa.®

Nema sumnje da je najvec¢i uticaj na ideju javnog uma, predstavljenoj u Rolsovom
Politickom liberalizmu, 1zvr$io upravo Kant. Ustvari, moZemo re¢i da elementi Kantove politicke
koncepcije o slobodi, republikanizmu i autonomiji, zajedno sa razlikovanjem javne i privatne
upotrebe uma, predstavljaju najveéi doprinos razumevanju javnog uma u njegovom savremenom
kontekstu. Medu predstavnicima teorije drustvenog ugovora do sada razmatranim u ovom radu,
Kant se, svakako, najsistemati¢nije pribliZio nekim teorijskim odredbama kasnije povezanim u
ono $to u danasnjosti podrazumevamo, ne samo pod idejom javnog uma, veé¢ i pod drugim

temeljnim nacelima liberalizma 1 demokratije savremenih politi¢kih zajednica. Kako bismo $to

184 Berlin 2012: 81.
185 \/jdeti: Musian 2018.
186 \/ideti: Rols 1998: 235-241.

66



jasnije objasnili Kantov doprinos razvoju ideje javnog uma, nastojacemo da u nastavku ukratko

predstavimo one elemente Kantove politicke filozofije koji za ovu temu imaju najveéi znacaj.

3.1. Politicki kategoricki imperativ, javno pravo i odnos izmedu politike i etike

Dve dobro poznate oblasti u kojima se joS uvek jasno prepoznaje Kantov uticaj u
danasnjosti su etika i politika, koje kao delovi njegove prakticne filozofije predstavljaju
sistemati¢ne 1 sloZene sisteme koji nastoje da objasne, ne samo osnove ispravnosti individualnog
postupanja 1 morala, ve¢ 1 $iroki spektar pojmova kao Sto su sloboda, autonomija, pravda i
legitimnost. lako su kod Kanta etika i politika u najSirem smislu isprepletane i sustinski se jedna
na drugu nadovezuju, Kant u ,,Metafizici morala“ pravi razliku izmedu ove dve sinteticko-apirorne
discipline nazivaju¢i ih naukom o vrlini i naukom o pravu.'®’ U delu koji se odnosi na pravo, Kant,
pretpostavljajuéi slobodu kao prirodno ljudsko pravo, nudi definiciju opSteg zakona prava, koje
nam ujedno moze posluZiti kao primer jasnijeg razgrani¢enja domena etike i filozofije politike.
Opsti zakon prava u imperativnoj formi glasi: ,,.Delaj spolja tako da slobodna upotreba tvoje
samovolje moze da postoji zajedno sa slobodom svakoga po nekom opstem zakonu.“!® Zatim
Kant definiSe politicku slobodu 1 o njoj govori kao o ,,nezavisnosti od samovolje nekog drugog
koja prisiljava, ukoliko ona moze da postoji zajedno sa slobodom svakog drugog po nekom opstem
zakonu.“!8 Prva stvar koja se iz ovih odredenja moZe uo¢iti je da je sloboda kojom se filozofija
politike bavi spoljasnja sloboda, odnosno da se tice isklju¢ivo naseg postupanja prema drugima, a

ne naSim namerama ili motivima. Druga uocljiva stvar je da princip prava poseduje apriorni

187 Kant 1993: 31, 181.
188 |bid: 33.
189 |bid: 39.

67



karakter jer predstavlja reformulaciju kategorickog imperativa kao vrhovnog moralnog zakona, u
sluéajevima kada su nase radnje ,,prakti¢kim relacijama povezane sa drugima“!*°, odnosno, kada
na neki nacin uticu na druge. Poput kategorickog imperativa koji postavlja standard za moralno
prosudivanje, Kant smatra da politi¢ki zakoni takode poticu od uma. Za razliku od moralnog
kategorickog imperativa, medutim, princip prava nalaze da nase li¢cne pobude i motivi ne mogu
predstavljati osnov postovanja drustvenih zakona, vec ,,opsti zakoni* imaju cilj da reguliSu nase
postupanje prema drugima. U tome Kant vidi, kako nuznost zakona koji omogucuju koegzistiranje
slobodnih ljudi, ali i legitimno pravo na prinudu koja, prema Kantu, predstavlja ,,spre¢avanje neke

prepreke slobode.!%!

U pogledu prelaska iz prirodnog stanja u drustveno uredenje, mozemo re¢i da Kant poput
svojih prethodnika kao jedan od glavnih razloga vidi u o¢uvanju prirodnog ljudskog prava na
slobodu, iz kojeg proisticu razli¢ita privatna prava. Ovde je, ipak, potrebno napraviti dodatno
pojasnjenje. Prirodno stanje, prema Kantu, predstavlja sferu privatnih prava.l® U teorijskom
smislu, privatna prava bi trebalo da postoje 1 van drustvene zajednice. Ono §to je nemoguce u
prirodnom stanju, medutim, a $to dobijamo u drZzavnom uredenju, jeste konstituisanje javnog
prava, koje ima za cilj uredenje drustvnih institucija koje bi Stitile privatna prava gradana,
regulisalo odnose izmedu gradana 1 drzave, kao 1 medunarodne odnose izmedu samih drzava.
Javno pravo Kant definiSe kao ,,skup zakona za koje je potrebno opSte objavljivanje da bi proizveli
neko pravno stanje.“*® Drugim re¢ima, javno pravo ne prosiruje domen privatnih prava, ve¢ samo

ima za cilj njithovu institucionalnu zastitu. Kant u pogledu razlikovanja privatnog i javnog prava

190 Weinstock 1996: 394,
191 Kant 1993: 34.

192 | bid: 108.

193 |pid: 113.

68



kaze da: ,,Ovo (stanje javnog prava) ne sadrzi vise ili drugih duznosti ljudi medu sobom nego §to
se moze zamisliti u onome; materija privatnog prava je upravo ista u oba stanja. Zakoni ovog
poslednjeg ticu se, dakle, samo pravne forme zajednice u pogledu koje se ti zakoni moraju nuzno
zamisljati kao javni.“!®* Pogresno je, medutim, izvesti zakljutak da su kod Kanta razlozi za
stupanje u druStveni ugovor konsenkvencijalistickog, ili, Cak, empirijskog karaktera.
Institucionalna zastita privatnih prava za Kanta ne predstavlja samo potencijalnu prednost koju
dobijamo stupanjem u druStvenu zajednicu, ve¢ stupanje u drzavu i konstituisanje janog prava
predstavlja nuznost samog njihovog ocuvanja. Prema Kantu, ,,pravno stanje je onaj odnos medu
ljudima koji sadrzi uslove pod kojima jedino svako moze do¢i do svog prava, a formalni princip
moguénosti toga, posmatran prema ideji neke opste zakonodavne volje, zove se javna pravda.“1%
Artur Ripstajn primecu je da je u prirodnom stanju nemoguée oCuvanje privatnih prava iz tri
razloga: Prvi razlog je u tome §to je u prirodnom stanju ustvari nemoguce steci pravo na bilo Sta,
jer ,,su ste¢ena prava moralno neophodno prosirenje slobode.“'*® Drugo, kako kaze, ,,prava su
nuzno prinudna- pravo je pravo na prinudu.“!®’ Medutim, ,,u prirodnom stanju je nemogude
prinudno nametnuti prava.“!%® Treéi razlog je mozda i najo¢igledniji: buduéi da su svi jednaki,
,primena privatnih prava na pojedince moze se odrediti samo prema standardima koji nisu
uspostavljeni jednostrano. Ali takav objektivni standard ne mozZe se uspostaviti u prirodnom

«199

stanju. ,Lek se za ove tri manjkavosti®, kako RipStajn kaze, ,,nalazi su institucijama koje

194 |bid: 108.

195 |bid: 107.

19 Ripstein 2009: 146.
97 |bid.

198 |bid.

199 |bid.

69



poseduju moralne moé¢i koje sami pojedinci nemaju.<?® Kakve su to institucije koje mogu

konstituisati javno pravo?

Kant u ,,Metafizici morala“ izdvaja tri forme javnog prava. To su drzavno pravo,
medunarodno pravo i kosmopolitsko pravo.?®* U ovom odeljku posebno éemo se usresrediti na
gradansko pravo, koje se ogleda u Kantovom shvatanju republikanizma. U svom drugom spisu,
Vecni mir, Kant u odeljku posve¢enom prvom definitivnom ¢lanu vecnog mira izjavljuje da
»gradanski ustav u svakoj drzavi treba da bude republikanski.“202 Takav ustav, prema Kantu,
zasnovan je ,,prvo: na principima slobode svih ¢lanova jednog drustva (kao ljudi), drugo: na
nacelima zavisnosti svih od jednog jedinog zajednickog zakonodavstva (kao podanika) i tre¢e: na
zakonu jednakosti svih (kao gradana).“?%® Kant politicku slobodu u republikanskom uredenju
definiSe kao ,,ovlas¢enje da se ne pokoravamo nikakvim spoljasnjim zakonima do onima za koje
smo dali svoju saglasnost.“?** To znaéi da, s jedne strane, svi zakoni koji se donose u drustvu
moraju predstavljati odraz volje i pristanka gradana i, s druge strane, pretpostavljaju obavezu u
pogledu njihovog postovanja. Kant slobodi pridodaje princip jednakosti, koji odreduje kao ,,odnos
medu gradanima prema kome ne moze niko drugoga bilo na S§ta pravno obavezati, a da se
istovremeno ne podvrgne zakonu, i da ne bude moguée njega na isti na¢in uzajamno obavezati.*?%
Na kraju, princip pravne zavisnosti je, kako kaze Kant, ,,ve¢ sadrzan u pojmu drzavne

«206

ustavnosti““*°, i predstavlja prava koja su ,,ljudima prirodena, nuzno im pripadaju i ne mogu se od

njih odvojiti.“?®" Jedno od sustinskih obelezja republikanskog sistema je, prema Kantu,

200 |hjd,

201 Kant 1993: 113.
202 Kant 1936: 31.
203 1pjd.

204 1pid.

205 1pid.

206 1pjd.

207 |bid.

70



razdvajanje zakonodavne, sudske i izvrsne vlasti: ,,Republikanizam je drzavni princip koji trazi da
izvr$na vlast u drzavi bude odeljena od zakonodavne. Despotizam postoji tamo gde drzava
samovoljno provodi zakone $to ih je ona sama dala, dakle javna volja ukoliko njome vladar rukuje
kao svojom privatnom.“?®® Prema Ripstajnu, Kant ovim Zeli da kaze da postulat javnog prava
nalaze da privatne interakcije izmedu gradana, pod pretpostavkom njihove jednakosti i slobode,
mogu biti pravi¢ne samo kada su regulisane kroz javne institucije koje predstavljaju i zastupaju
javnu volju i perspektivu, a ne bilo kakve pojedina¢ne interese ili poglede.?®® Prema Kantu, ova
javna perspektiva institucija trebalo bi da bude garantovana pravi¢énim zakonima. Ripstajn kaze:
,Njegova osnovna strategija je da pokaze da pravicni uslovi mogu dati autoritet zakonima, a ne
ljudskim bi¢ima, tako da postupci konkretnih ljudi u donosenju, sprovodenju i primeni zakona
mogu biti izvrienje javne, a ne privatne moéi i volje.“?' Razdvajanjem zakonodavne i izvrne
vlasti, institucije, za razliku od pojedinaca, prema RipStajnu poseduju ovu mogucnost, jer
spre¢avaju prevagu bilo &ije privatne volje u javnim sporovima.?!! Medutim, problemi koje Kant
mora da prevazide tiu se jaza izmedu pojedinaca i zakona, odnosno privatnog rasudivanja gradana
1 zakona koji treba da predstavljaju javnu volju. Problem se ukratko moze predstaviti na sledeci
nacin: Zakoni, prema Kantu, kao olicenje javnog prava, poseduju legitimnost upravo zbog toga Sto
se razlikuju od pojedinacnih sudova ili stanovista, iako su, u isto vreme, u skladu sa njima 1
podjednako treba da zastupaju svacija privatna prava i interese. Kako je, medutim moguce da
garantujemo da ¢e zakoni posedovati ovu javnu formu i univerzalnu perspektivu, ukoliko treba da
budu ustanovljeni od strane individua, ako one same nisu u moguc¢nosti da zauzmu ovu

perspektivu? Drugi problem, koji je donekle u vezi sa prethodnim, ti¢e se vrSenja javnih funkcija.

208 | bid: 33.

209 Ripstein 2009: 182-183, 191-192.
210 |bid: 191.

21 |bid.

71



Kako Ripstajn primecuje, ,,pobude javnog autoriteta razlikuju se od pobuda bilo kojeg gradana
ponaosob.“?!? Postavlja se pitanje kako je to moguée, s obzirom na to da Kant ,nijedan od
argumenata ne zasniva na tvrdnji da su zvanicnici sposobni da urade bilo Sta povrh sopstvene
procene, niti da zauzmu nekakvu kosmicku tacku gledista.“?®® U narednom poglavlju nastojaéemo

da odbranimo stav prema kojem Kant moze koherentno prevazici ove probleme.

3.2. Razlika izmedu javne i privatne upotrebe uma

Jedan od znacajnijih Kantovih tekstova iz filozofije politike, Odgovor na pitanje: Sta je
prosvecenost, pocinje ¢uvenom izjavom koja ukratko opisuje, ne samo suStinu Kantovog
filozofskog stanovista, ve¢, mozemo reci, 1 Citavu epohu prosvetiteljstva: ,,Sapere aude! Imaj
hrabrosti da se sluzi§ sopstvenim razumom!“?* Kant je, kao $to je dobro poznato, u duhu
prosvetiteljstva smatrao da ispravnim koris¢enjem intelektualnih mo¢i mozemo, ne samo spoznati
svet u kojem Zivimo, ve¢ ga i pravilno urediti 1 unaprediti, konstituiSu¢i okvire, kako privatnog
zivota 1 ispravnog moralnog delanja, tako i1 javnog politickog Zivota Citave zajednice. Kako
izjavljuje u Kritici cistog uma, na$ um nas primorava da ,,potraZzimo sebi spokojstvo u nekom
zakonodavstvu . . . I da se potcinimo sili zakona koja nasu slobodu ograni¢ava samo zato da bi
mogla postojati u isto vreme sa slobodom svakog drugog ¢oveka.“?!®> Medutim, prema Kantu u
ove slobode ,,spada i ta sloboda da svoje misli u svoje sumnje, koje sami ne mozemo resiti, smemo
da izloZimo javnoj oceni.” ,,Ta sloboda®“, prema Kantu, ,,potie ve¢ iz praosnovnog prava

ljudskoga uma, koji ne priznaje nikakvog drugog sudiju ve¢ opet samo ljudski um u kome svaki

212 | bid.

213 | bid.

214 Kant 1974: 43.
215 Kant 1990: 451.

72



ima pravo glasa; i poSto od ovog uma zavisi svaki napredak za koji smo mi prema nasem stanju
sposobni, to nam je jedno takvo pravo svetlo i niko nam ga ne sme ogranicavati.“?!® Zbog ¢ega je
Kant, uprkos njegovoj zakonodavnoj funkciji, insistirao na ovom slobodnom i ,,javnom karakteru‘
uma koji, prema Postemi, ustvari predstavlja i njegovo sustinsko obelezje? 21" Odgovor mozemo
naslutiti ukoliko uzmemo u obzir neka Sira shvatanja Kantove politicke filozofije. Kako
Cembersova uoéava, ,,Kant nije bio mnogo zabrinut ¢injenicom postojanja drustvenog pluralizma
u istom smislu kao $to je bio Hobs. Hobs je brinuo da bi neslaganje dovelo do nemoguc¢nosti
uspostavljanja drustvenog uredenja. Kant je smatrao da bi neslaganje vodilo poboljSanju
drustvenog uredenja.?!8 Ukratko, pluralizam pretpostavlja da ljudi imaju sopstvene koncepcije
dobra, te stoga neslaganje u drustvu u kojem vlada pluralizam moze nastati kao posledica toga $to
ljudi Cesto mogu imati razlicita shvatanja toga Sta je dobro za zajednicu i kako treba urediti
drustvene institucije. Medutim, nasuprot Hobsu, koji je, usled pesimisticnih pretpostavki o
ljudskoj prirodi 1 ishoda racionalnosti, reSenje moguceg neslaganja u druStvu video u
uspostavljanju apsolutnog autoriteta koji ¢e predstavljati vrhovnog arbitra u svim medusobnim
sporovima, Kant je smatrao da je um taj koji nam moze iznedriti jedinstvene odgovore na pitanja
koja se tiCu naseg zajednickog druStvenog zivota. On je smatrao da rasprava i neslaganje ne
predstavljaju nuzno prepreku, ve¢ suprotno, mogu posluziti u prevazilazenju problema neslaganja
i nejasnoéa u drustvu i doprineti kona¢nim odgovorima po pitanjima prakti¢nog postupanja.?*®
Prema Kantu, ljudi su sustinski autonomna i slobodna biéa, i ta sloboda ,,0d samovolje drugih®
mora se zastititi 1 u druStvu, kako uostalom 1 nalaze osnovni princip prava. Zbog toga, cilj

zakonodavnog sistema je iskljuc¢ivo uspostavljanje formalnih uslova za zastitu privatnih prava

216 |pid.

217 Postema 1995: 43.
218 Chambers 2009: 359.
219 | bid.

73



gradana, onoga §to Cembersova naziva ,,sistemom jednake nezavisnosti“.??° Interesantno je to da,
prema Cembersovoj, upravo ove pretpostavke Kantove politi¢ke filozofije mogu posluZiti kako bi
se izbegle neke od nepovoljnih implikacija drustvenog pluralizma poput teskoc¢a u postizanju
konsenzusa u pogledu drustvenog dobra, zbog toga sto iskljucuju srecu, blagostanje, ili interese
kao validnu osnovu prava, a Sto najéesce predstavlja povode medusobnog neslaganja u drustvu, 1
umesto toga kao osnovu opravdanja zakona vidi u ovom ,,apstraktnom, formalnom i univerzalnom
uslovu.“??! | Zakoni®, kako Cembersova kaZe, prema Kantu ,,nisu tu da bi nas uginili sreénima;
zakoni postoje da bi nas uginili jednako slobodnima.*“???> Medutim, Cembersova ne smatra da je
Kant bio zastupnik ideje o ,,minimalnoj drzavi“, ve¢ da se Kantova koncepcija prava moze
okarakterisati kao demokratska u smislu javnog uma, jer se zasniva na pretpostavkama ,,dubokog
postovanja za izbore autonomnih osoba.“??® U skladu sa Cembersovim zaklju¢kom, smatram da je
Kantov poduhvat bio vise liberalnog karaktera, naime, ne da suzi domen prava na minimalno
uplitanje u Zivote pojedinaca, ve¢ da obezbedi Siroko formalno zakonodavno polje za ocuvanje

individualnih sloboda.

Naravno, jedna od sustinskih odlika zakonodavstva jeste moguénost njegovog prisilnog
nametanja, koje se moze sukobiti sa slobodom. Zbog toga, slicno kao Ruso, Kant je smatrao da
jedini koji mogu ograniciti nasu slobodu i1 podvrgnuti nas nekakvom zakonodavstvu jesmo mi
sami, ili, Kantovim re¢ima, to su ,,nase vlastite samozakonodavne volje*.?2* Odgovor na to kako
treba ispravno ziveti prema Kantu postoji, 1 njegovo pronalaZenje je zadatak uma. Ali, kako

Cembersova zapaZa, ,,Jako odgovor na politicko praktiéno pitanje ’§ta treba da radimo’ sledi iz

220 |bid: 360.

221 |bid: 360-361.
222 |bid: 361.

223 |bid.

224 Kant 1993: 118.

74



uma, Kant ne bi mogao da kaze da drzave generalno imaju ideju o tome kako treba da vladaju.
Zbog toga, u politickim pitanjima postoji prakticna potreba za kritikom, raspravom i
komunikacijom, kako bismo ispravili greSke i usmerili drzavnu politiku blize ka ta¢nom
odgovoru.“??® Moze se reéi da, prema Kantu, test da li je neki zakon pravican ili ne, predstavlja
test univerzalizacije. Posto se ova univerzalizacija odvija na Cisto racionalnim osnovama, smatra
Cembersova, ne moZzemo se mnogo osloniti na empirijsku evidenciju u vidu upitnika, kolektivnog
postupanija ili dak &iste procedure glasanja.??® Ustvari, Cembersova smatra da je jedini na¢in da se
testira njena ispravnost u javnoj raspravi i deliberaciji.??’ U tom smislu moZemo reéi da prema
Kantu, sloboda izrazavanja i misli predstavlja sam uslov legitimnosti zakona i da, bez testa javne
rasprave, univerzalizacija politickih odluka ostaje samo prazan i apstraktan koncept koji se ne
moze razgraniCiti od samovolje politickog autoriteta. Nacin na koji gradani pristupaju javnoj
politickoj raspravi, medutim, prema Kantu mora se razlikovati od njihovog svakodnevnog

rasudivanja kao podanika i gradana koji poseduju odredena zaduzZenja i obaveze.

Tu stupa na snagu razlikovanje javne i privatne upotrebe uma koju Kant pravi u tekstu
Odgovor na pitanje: Sta je prosvecenost? Privatna upotreba uma, prema Kantu, odvija se kada
vr§imo neku zvani¢nu sluzbenu duznost: ,,Privatnom upotrebom nazivam onu koju on od svoga
uma sme da ¢ini u izvesnim gradanskim duznostima, ili sluzbama, koje su mu poverene.“??® Kant
kao primer privatne upotrebe uma navodi primer sveStenika koji, kada obavlja svoju sluzbenu

duznost, propoveda i izlaze verska uéenja u skladu sa zvaniénom doktrinom &iji je predstavnik.??°

Javna upotreba uma, s druge strane, jeste upotreba uma pojedinaca kao ,,u¢enjaka koji se obraca

225 Chambers 2009: 360.
226 |pid: 361.

227 |pid.

228 Kant 1974: 44,

229 |pjd: 45.

75



¢itavoj nauénoj zajednici.“?** Sta ovo znaci? Kant na istom primeru svestenika objasnjava da,
kada, u svojstvu ucenjaka, on versko ucenje predstavlja celokopnoj zajednici, tada mu je
dozvoljeno, ili je ¢ak u obavezi, da svoj um koristi u javnoj sferi, odnosno, to ucenje moze
predstaviti sa kritickim i objektivnim stavom, kao i izneti sopstvene predloge za njegovo

poboljsanje.?!

Dve osnovne karakteristike, prema Deligiorgi, obelezavaju javnu upotrebu uma kod Kanta:
inkluzivnost i javnost.?3? Inkluzivnost se ogleda u tome §to javna upotreba uma nije ograni¢ena na
neki poseban sloj drustva ili funkcije, veé su, kako kaZe, ,,svi jednako pozvani da uéestvuju.*?%
Kako Deligiorgi navodi, ,,Gradanin koji smatra da porezni sistem nije pravican moze ’javno da
izrazi svoje misli’, ¢inovnik koji veruje da vojna administracija vodi pogresnu politiku mora, na
isti nacin, biti u moguénosti da predoci svoja zapazanja ’javnosti na prosudivanje’; nikome nisu
potrebne posebne kvalifikacije ili dozvola da govori, svako se obraca prosto kao ’¢lan celokupne
zajednice ili kosmopolitskog drustva.“?** | Javnost“, kako Deligiorgi smatra, u javnoj upotrebi uma
kod Kanta ustvari ozna¢ava moguénost ,,sopstvenog prosudivanja i govorenja u sopstveno ime*. 2%
Ona istice da razlikovanje javne 1 privatne upotrebe uma moze na prvi pogled izgledati zbunjujuce:
naime, kada se sveStenik na primeru privatne upotrebe uma obraca vernicima ili drzi propoved na
nekom javnom mestu, mozemo re¢i se on na neki nacin obraca ,,javnosti“. To, medutim, nije

shvatanje ,,javnosti‘‘ koje karakteriSe razlikovanje javne i privatne upotrebe uma. Svestenik u ovom

primeru ostaje u domenu privatne upotrebe uma jer, kako Deligiorgi navodi, sveStenik je

230 |bid: 44.

231 |bid.

232 Deligiorgi 2002: 145.
233 |bid.

234 |bid.

235 | bid.

76



«236 odnosno ,,iako mozda ima i neko

,delegiran da izlaze u¢enje na odredeni nacin ili u necije ime
sopstveno misljenje, on ga ne govori, odnosno ne bi trebalo da ga govori.“%*” Stoga bi se javna

upotreba uma, kao obracanje ,,celokupnoj zajednici®, mogla najbolje razumeti kao moguénost

javnog izraZzavanja sopstvenog misljenja i stavova.

Razlika izmedu privatne i javne upotrebe uma takode se ogleda u stepenu slobode misljenja
1 savesti koju, u zavisnosti od uloge u kojoj se nalazimo, ili uloge koji vr§imo u jednoj politickoj
zajednici, imamo pravo da ispoljimo. Kao gradani smo duzni da po$tujemo zakone i da se
povinujemo uspostavljenoj druStvenoj hijerarhiji, ali kao ,,ufenjaci dobijamo Sansu da ih
slobodno preispitujemo. Na primer, kada obavljamo neku zvani¢nu duznost ili kada smo zaposleni
u nekoj drzavnoj instituciji, moramo slediti zvani¢ne propise i pravila te institucije, bez obzira na
liéne stavove, 1 obavljati svoj posao isklju¢ivo u okviru datih ovlas¢enja. Kant smatra da su ova
ograni¢enja slobodne upotrebe uma u privatnoj sferi potrebna, jer ona ¢ine osnovu gradanskih
duznosti: ,,Gradanin ne moze odbiti da izvrSi dazbine koje su mu nametnute: drsko kritikovanje
takvih nameta, ako bi on trebalo da ih izvr$i, moZze biti kaznjeno kao skandal.“?*® U sferi javne
upotrebe uma, medutim, nema potrebe za takvom vrstom ustruc¢avanja od slobode preispitivanja
zvanicno uspostavljenih kanona 1 pravila, jer, ,tada taj isti gradanin, bez obzira na duZnost
gradanina, ne radi niSta protivno kada kao naucenjak objavljuje svoje misljenje protiv neumesnosti
ili nepravednosti takvih raspisa.“%°. Kant kaze da se razlika sustinski nalazi u publici kojoj se
obrac¢amo: privatni um obraca se lokalnoj zajednici 1 vlastitoj publici, javni um se obraca ¢itavoj

nauénoj zajednici ili celom svetu.?*? Cini se da je Kant imao na umu da je ova moguénost slobode

236 | bid.

237 | bid.

238 Kant 1974: 45.
239 | bid.

240 |pid: 45-46.

77



javnog preispitivanja i rasprave, ne samo uslov za napredovanje drustva, vec¢ i prirodna potreba
nastala kao rezultat druStvenog pluralizma. Kant, pitaju¢i se da li bi bilo moguce ovlastiti neki
vrhovni autoritet koji bi odlucio o sigurnom i nepromenljivom poretku koje bi predstavljalo osnovu
univerzalne poslusnosti, odgovara negativno i kaze da bi takav akt bio potpuno nevazeci, ¢ak i ako
bi bio donet od strane najvisih drzavnih organa.?** On kaze: ,, Takav zakon bi mozda, u oéekivanju
nekog boljeg, bio mogu¢ za jedno odredeno vreme, da bi se zaveo izvesni poredak, posto se ujedno
svakome od gradana slobodno dopusti da u svojstvu uc¢enjaka javno, to jest spisima, stavlja svoje
primedbe na pogreske sadasneg uredenja... Ali narocito je nedopustivo ujediniti se u kruto uredenje
u koje zvani¢no niko ne bi smeo da posumnja... I time unistiti i u¢initi besplodnim jedno razdoblje
u napredovanju Sovedanstva ka poboljsanju.“?*? Kant ovim Zeli da kaze da drustvene zajednice,
iako po svojoj strukturi krute i rigidne, sustinski moraju predstavljati dinamicke i otvorene sisteme,
podlozne usavr$avanju u svetlu novih otkri¢a i argumenata. Zbog toga, iako nam zarad o¢uvanja
drustvenog reda i zakonitosti, u sferi privatne upotrebe uma neophodno donekle ograniciti slobodu,
javna upotreba uma mora ostati podrucje slobode preispitivanja i deliberacije, jer je jedino na taj
na¢in mogu¢ napredak na individualnom 1 kolektivnom nivou 1 priblizavanje idealu
prosvetiteljstva. U tom smislu, Kant politi¢ke forume vidi kao poligone javne upotrebe uma, gde
¢e svi gradani mo¢i da izraze svoju slobodu 1 misljenje i javno raspravljaju o politickim odlukama,
ne kao pripadnici neke odredene politicke zajednice, ve¢ kao ucenjaci i svetski gradani. Prelazak
iz sfere privatne u sferu javne upotrebe uma, prema Cembersovoj, odvija se kada se kao pojedinci
uzdignemo iznad licnog rasudivanja, ili rasudivanja neke posebne grupe, ka univerzalnom

rasudivanju i ka teZnji ka istini kao takvoj.?*® Zbog toga, u javnoj raspravi neéemo izlagati

241 |bid: 46.
242 | bid.
243 Chambers 2009: 362.

78



argumente koji odgovaraju nekoj odredenoj grupi ljudi, ve¢ one argumente koji bi bili prihvatljivi

svima, bez obzira na poziciju u drustvu ili grupu kojoj pripadaju.?

Ukoliko kao razlog izuzmemo generalno naglaSavanje slobode izrazavanja i preispitivanja,
karakteristi¢no za period prosvetiteljstva, na prvi pogled mozda moze izgledati nejasno zasto je
Kant insistirao na ovakvoj slobodi javne deliberacije i preispitivanja, budu¢i da je, prema njemu,
sam um u stanju da apriorno uvidi ispravne principe delanja. Kant svakako nije bio relativista, i
smatrao je da na politicka pitanja postoje jedinstveni odgovori, te u njegovoj filozofiji javna
rasprava ne bi mogla da ima funkciju pukog postizanja dogovora medu razli¢itim stanovistima
jednake vrednosti. Jedna od funkcija javne deliberacije moze biti u spreavanju ispoljavanja
samovolje politickog autoriteta. Prema nekim interpretatorima, javna upotreba uma je upravo to-
sloboda od dogmatic¢nih i samovoljnih proglasa, sloboda od institucionalnih ograni¢enja i sloboda
preispitivanja restriktivnih zakona.?*® Budu¢i da javna upotreba uma kod Kanta formalno nije
ograniena samo na nosioce vlasti ili neku posebnu grupu ljudi, ve¢ su svi gradani nacelno
sposobni za ovakvu vrstu rasudivanja, nacelno bi javnost trebalo da bude ta koja predstavlja
vrhovnog sudiju u pogledu legitimnosti drzavnog autoriteta, ali Cembersova smatra da i sa takvim
zakljuckom trebamo biti oprezni. Kant se kraju teksta Odgovor na pitanje: sta je prosvecenost?
obraca nosiocu vlasti, uveravajuci ga da ,,u pogledu njegovog zakonodavstva nema opasnosti da
dozvoli svojim podanicima da od vlastitog uma nacine javnu upotrebu, i da svoje misli o boljem
<246

uredivanju zakonodavstva, ¢ak uz iskrenu kritiku onog koji ve¢ postoji, svetu javno predoce.

On kaZze da dopustanje slobode misljenja i preispitivanja odluka vlasti narodu predstavlja, ne samo

244 | bid.
245 Nnodim 2004: 149-150.
246 Kant 1974: 48.

79



izraz postovanja ljudskog dostojanstva, ve¢ i samoj vlasti moze biti od koristi.?*’ To, medutim, ne
znadi da javnom upotrebom uma mozemo ugroziti ili svrgnuti sam politi¢ki poredak. Cembersova
ukazuje na to da je kod Kanta autoritet naroda u pitanjima od javnog znacaja moralne prirode, a
ne politicke, odnosno, da narod poseduje ,,neotudiva prava da preispituje vlast, ali da ova prava ne
predstavljaju prava prinude.<?*® Kako Cembersova zakljuéuje, ,.Javni um je odvojen od drzave i
predstavlja kontratezu drzavnoj moc¢i... On poseduje autoritet moralnog sudije po pitanju politicke
legitimnosti. Ali njegov autoritet lezi u mo¢i ubedivanja, a ne u moéi prinude.“?*° Drugim re¢ima,
zakljucak Cembersove je da je uloga slobode javne rasprave i preispitivanja polititkog legitimiteta
kod Kanta reformisticke prirode, a ne revolucionarne, jer stabilna i efikasna politicka vlast
predstavlja sam uslov moguénosti koris¢enja ove slobode.?®® U nastavku éu nastojati da pokazem
kako uloga javne rasprave u Kantovoj filozofiji moze imati jo§ znacajniju ulogu, a ti¢e se upravo
odrzanja i stabilnosti uspostavljene politicke vlasti. Pokusa¢u da ukazem na njegov normativni
karakter, odnosno na to da razgraniCenje javne i privatne upotrebe uma kod Kanta sluzi za

postizanje saglasnosti i prevazilazenje problema neslaganja.

3.3. Uloga javne upotrebe uma u politickom opravdanju

Jedno od znacajnih pitanja kojeg se Kant dotakao u svojoj filozofiji politike jeste pitanje
politickog opravdanja. On je uvideo da, ¢ak 1 ako pretpostavimo da postoje ispravni propisi
delanja, $to je svakako bilo Kantovo stanoviste, za politicku legitimnost nije dovoljno prosto

proglasiti propise i silom ih nametnuti gradanima. To bi, u najmanju ruku, prema Kantu

247 1pid.

248 Chambers 2009: 363.
249 |pid: 364.

250 | bid: 365.

80



predstavljalo heteronomiju i takvi zakoni ne bi mogli da imaju univerzalno vazenje, niti bi gradani
imali politiCku duznost da ih postuju. Da bi zakoni bili legitimni, oni moraju imati saglasnost
gradana, moraju na neki nacin svima biti opravdani. Kant je, kao $to je ranije u ovom radu bilo
pomenuto, takode bio svestan ¢injenice da ljudi imaju razli¢ite koncepcije u pogledu toga Sta
predstavljaju stvari poput srece, blagostanja, ili dobra, i da je Cesto nemoguce da se oko ovih stvari
usaglase, polaze¢i od sopstvenog, privatnog rasudivanja. Kant je, zbog toga, odbacio mogucnost
bilo koje od ovih vrednosti kao osnove politickog poretka i umesto toga pronasao resenje u umu,
u kojem je smatrao da je moguce ustanoviti univerzalno opravdanje politiCkog poretka i sveopstu
saglasnost gradana. Um nam je iznedrio jedan formalni, apriorni, univerzalni politi¢ki princip: da
opsti zakoni treba da budu uredeni tako da sloboda svih moze da postoji zajedno sa slobodom
svih.?! Njegova prednost je, mozemo reéi, u tome $to, buduéi da se u potpunosti zasniva na
racionalnim osnovama, zaobilazi probleme neslaganja nastale kao posledica drustvenog
pluralizma. Drugim re€ima, on univerzalno vaZzi bez obzira na naSe li¢ne interese, Zelje, ili ¢ak
razliCita shvatanja dobra i1 predstavlja, kako Sensen uocava, ,,granicni uslov za svaki pozitivni
zakon proglasen od strane drzave.“%? Saglasnost sa osnovnim nacelom, stoga, obezbeduje
legitimnost svih zakona koji bi iz njega sledili, i time, Sensen smatra, Kant prevazilazi problem
pitanja kako je moguce da individue daju saglasnost pretku koji moze do¢i u sukob sa njihovim

liénim Zeljama.?®

Medutim, buduc¢i oslobodeno bilo kakvog supstantivnog sadrzaja, nacelo pravde samo po
sebi ne moze nas ubediti u pogledu toga da li su naSe konkretne politicke odluke i aktivna drustvena

organizacija zajednice u skladu sa ovim principom. Prema Kantu, saglasnot predstavlja test

251 Qvo predstavlja reformulaciju opsteg nacela pravde kod Kanta, koje je ve¢ detaljno objasnjeno ranije u ovom radu.
252 Sensen 2018: 285.
253 |bid.

81



ispravnosti bilo kojeg javnog zakona. Ali Sensen smatra da ,,ovaj test kod Kanta predstavlja samo
epistemicki kriteijum, ne i standard koji pojedina¢ne zakone ¢ini ispravnim.“%* Prema njemu,
univerzalna saglasnost u pogledu nacela pravde ne predstavlja ujedno i odgovor na pitanje zasto
bismo izabrali jedan konkretni zakon, a ne neki drugi.?®® Mozda bismo mogli re¢i da saglasnost
kod Kanta mozemo shvatiti u €isto hipotetickom smislu, kao nesto §to bismo kao racionalne
individue pod odredenim uslovima izabrali. Medutim, prema Sensenu, ¢ak i tada bilo bi moguce
zamisliti da bi neke individue mogle da se usprotive ili odbiju da daju saglasnost nekom
konkretnom zakonu.?®® Kant je, prema Sensenu, anticipirao problem politi¢kog opravdanja. Da bi
zakoni bili legitimni, oni moraju biti opravdani pojedincima. Zbog toga, Sensen smatra da u
Kantovoj filozofiji mozemo pronaé¢i jedno znaCajno obelezje javnog uma shvaéenog u
savremenom kontekstu, naime zahteva da svaka vrsta prinude od strane drzavne vlasti mora biti
prihvatljiva svakoj individui u drustvu.?>” Dok je um taj koji je u stanju da nam apriorno iznedri
politicke principe, javna upotreba uma sluzi kao izvor politickog opravdanja. Sensen uocava dve
interesantne implikacije Kantovog stanovista u vezi sa javnim umom. Prvo, on ukazuje na to da
javna upotreba uma predstavlja empirijsko rasudivanje koje nije uslovljeno nekom posebnom
ulogom koju obavljamo u drustvu, kao S§to je sluCaj kod privatne upotrebe uma, ve¢ opstim
politickim principima.?®® Drugim re¢ima, javna upotreba uma podrazumeva da gradani imaju
empirijsku sposobnost da se postave u perspektivu slobodnog i neuslovljenog prosudivanja o tome
Sta je ispravno 1 koji zakoni predstavljaju opste dobro za sve. Nasuprot tome, privatna upotreba

uma ne podrazumeva tu slobodu, jer smo, kao gradani odredenog drustva u obavezi da

254 |bid: 287.
2% bid.
2%6 |bid: 286.
57 |bid.
238 1hid: 295.

82



prosudujemo iz perspektive specifi¢ne drustvene uloge u kojoj se nalazimo. Druga stvar koju
Sensen uocava je da se, iako poseduje sliCan karakter neuslovljenosti, javna upotreba uma kod
Kanta razlikuje od njegovog shatanja autonomije. Autonomija, kao apriorna sposobnost ljudi da
uvide nuzni moralni zakon, locirana je u ¢istom umu i prethodi svakom empirijskom iskustvu, dok
je javna upotreba uma, kako Sensen zapaZza, ,locirana na nivou empirijskog raudivanja i
deliberacije.“? Sta nam ovo govori? U smislu u kojem svi ljudi poseduju um i autonomiju, u
mogucénosti su da uvide ispravan opsti politicki princip, ¢ak i ako nam se, kao individuama, na
empirijskom nivou Zelje i interesi mogu razlikovati. Bududi, zakljucuje Sensen, ,,da je svaka
individua vodena ovim istim generalnim politickim nac¢elom koji poti¢e od njihovih sopstvenih
umova, ukoliko se pojedina¢ni zakon ne suprotstavlja generalnom politickom nacelu, on moze biti
opravdan svakoj individui.“?®® Mogu¢nost deliberacije, preispitivanja i prosudivanja je, medutim,
jedini na¢in da dobijemo empirijsku potvrdu da je bilo koji takav pojedinaéni zakon zaista u skladu
sa opStim politickim nac¢elom. Sam um nema ovakvu moc¢, jer on prethodi svakom konkretnom
iskustvu, zbog toga se nasi individualni racionalni sudovi mogu drasti¢no razlikovati uprkos nasoj
jedinstvnoj sposobnosti da uvidimo Sta predstavlja opste dobro. Javna upotreba uma omogucuje
slobodan 1 otvoren pristup politi¢koj raspravi, zbog ¢ega politi¢ka deliberacija na ovaj nacin moze
1zvrsiti svojevrsnu empirijsku proveru konkretnih politickih nacela 1 moze pomo¢i u reSenju

problema politi¢kog opravdanja.?!

Onora O’Nil je u svojoj interpretaciji Kantove filozofije
anticipirala slican zakljucak. Ona smatra da je, prema Kantu, javna deliberacija potrebna da bismo

uvideli zasto su politicka nacela koje smo uvideli zaista ispravna, a ne neka druga, ali smatra da

kod Kanta znacaj javne upotrebe uma ne lezi toliko u samom opravdanju principa, ve¢ u

259 |bid: 296.
260 |bid: 297.
261 1hid: 296-297.

83



mogucnosti da se ustanovljeni principi javno dovedu u pitanje.?®?> O’Nil ukazuje na prividnu
antinomiju zahteva za ovom vrstom opravdanja kod Kanta. Naime, kako O’Nil isti¢e: ,,Ukoliko su
standardi prakticnog rasudivanja fundamentalni rasudivanju svake osobe, onda je svako
opravdanje ovih standarda ili cirkularno (budu¢i da se zasniva na tim standardima), ili neuspesno
(posto to ne bi bilo opravdanje standarda koji bi trebalo da budu fundamentalni).“?®® Kako bi se
ova prividna paradokstalnost izbegla, O’Nil istice toleranciju kao vazno obelezje Kantovog
shvatanja javne upotrebe uma i doprinosa liberalnoj teoriji.?* Ona razliku izmedu privatne i javne
upotrebe uma kod Kanta poredi sa razlikovanjem gradanske i intelektualne slobode.?®® Kako je
gradanska sloboda ograni¢ena pravnim poretkom, u istom smislu privatna upotreba uma poseduje
ograni¢enja. Kao §to je ranije pomenuto, kada svestenik obavlja svoju zvani¢nu duznost, on je u
obavezi da propoveda ucenje u skladu sa zvani¢nim crkvenin kanonom, te je njegova sloboda
kritickog preispitivanja date doktrine ograni¢ena. Medutim, ovo ogranicenje privatne upotrebe
uma O’Nil sustinski vidi kao ograni¢enje polja komunikacije: ,,Kantova koncepcija privatnog nije
prosto koncepcija individualnog ili licnog. Govoriti o komunikaciji zvani¢nih sluzbenika kao
privatnoj ne sugeriSe da ovi akti izrazavaju li€no ili individualno misljenje zvanic¢nih sluzbenika,
ve¢ da se obracaju, ,,ne svetu u celini®, ve¢ publici koja je ograniCena i odredena od strane

nekakvog autoriteta.*2%

Za razliku od privatne upotrebe uma, javna upotreba uma kao polje komunikacije ima
celokupnu nau¢nu javnost koja nije ograni¢ena nikakvim autoritetom, te je stoga okarakterisana

slobodom izrazavanja i tolerancijom prema moguénosti preispitivanja i kritike.?®” Kako O’Nil

262 O Neill 1989: 29.
263 1bid.

264 |bid: 30.

265 |bid: 32-33.

266 |bid: 33-34.

267 1bid: 32, 34, 37.

84



isti¢e: ,,Tolerancija u javnoj upotrebi uma je neophodna za kreiranje i odrzanje zajednickih
standarda rasudivanja koje potpuno javna komunikacija zahteva... Um, u ovom smislu, nema
transcendentalno utemeljenje, ve¢ je baziran na odredenoj vrsti dogovora... Ono §to odredenu vrstu
dogovora ¢ini validnom je da je baziran na principima koji se mogu izloziti kritici... Prema Kantu,

«268 (’Nil smatra da

to se najbolje moze ostvariti u formi slobodne, kriti¢ke i univerzalne debate.
se isticanjem kritickog, i samim tim tolerantnog aspekta javne upotrebe uma, prividna antinomija
kod Kanta u pogledu opravdanja politi¢kih principa moze izbe¢i: ,,Cilj tolerancije i javne debate
nije u tome da se dode do otkrivanja istine, niti je za to neophodna... Ve¢ je Kant smatrao da stepen
tolerancije karakteriSe nacin zZivota u kojem pretpostavljeni standardi rasudivanja i istine mogu biti

dovedeni u pitanje...Praksa tolerancije pomaze u konstituisanju autoriteta uma. 2

Zakljucak koji mozemo izvuéi iz dosadaSnjih razmatranja je da razlikovanje izmedu
privatne i javne upotrebe uma u Kantovoj politickoj filozofiji ¢ini znac¢ajan doprinos savremenoj
liberalnoj teoriji, kao i ideji javnog uma. S jedne strane, u skladu sa zapazanjima koja je izneo
Sensen, Cini se da Kant pod javnom upotrebom uma anticipirao jednu znacajnu karakteristiku ideje
javnog uma, a mozda i njegovo najvaznije obelezje, naime pitanje kako je moguce ustanoviti
politice principe koji bi na neki nacin mogli biti opravdani svim pripadnicima date zajednice, bez
obzira na razliitosti medu njima. Kant je, nalik Rusou, smatrao da su ljudi po prirodi autonomna
1 slobodna bica 1 da je jedini prihvatljivi politicki poredak onaj koji bi bio donet 1 prihvatljiv od
strane svakog pojedinca u drustvu. U skladu sa dobom prosvetiteljstva u kojem je Ziveo, kao jedan
od njegovih najvaznijih predstavnika, Kant je verovao u moc¢ ljudskog uma 1 racionalnosti 1

verovao da nam um moze apriorno pokazati i urediti ispravan moralan 1 politicki kodeks

268 |bid: 38.
269 1bid: 39.

85



postupanja 1 zivljenja. Medutim, Kant je, takode veruju¢i u ljudsku slobodu i sposobnost
preispitivanja kao uslove ljudskog razvitka, uvideo da jedini na¢in da politi¢ki principi dobiju
aktuelnu legitimnost i da se prevazide problem neslaganja, lezi u moguénosti javne deliberacije,
gde bi svi principi mogli biti suoceni sa slobodom javne kritike, ali i odgovornosti individualnog
prosudivanja. Takvi politi¢ki poligoni, medutim, kako je Kant uocio, zahtevaju da im se pristupi
sa posebnom vrstom otvorenosti, slobode misljenja i tolerancije, Sto je Kant nazvao javnom
upotrebom uma. Ovo, smatram, predstavljaju znacajna obelezja i doprinose savremenom
stanoviStu o javnom umu, ideji koja je tek mnogo kasnije u potpunosti razvijena od strane DZona
Rolsa, o ¢emu ¢e biti vise re¢i u narednoj celini ovog rada. Na ovom mestu, medutim, ukazacu na
to da se, posmatrano u celini, neka obelezja Kantovog shvatanja javne upotrebe uma, uprkos
upecatljivo slicnom izrazu i nekim istinski znacajnim liberalnim obelezjima koja su time
anticipirana, ipak u mnogim elementima razlikuje od ideje javnog uma u savremenoj politickoj

teoriji.

3.4. Javna upotreba uma kod Kanta i savremena obeleZja ideje javnog uma

Kantova politi¢ka filozofija, iako posmatrano iz danasnje perspektive u nekim aspektima
moze izgledati gotovo konzervativno, izvrSila je znacajan uticaj na savremene liberalne mislioce,
ukljucujuéi Rolsa, i s razlogom se tumaci kao liberalna u svojoj sustini. Takav doprinos mozda je
najocigledniji u Kantovom naglasavanju i odbrani ljudske slobode i autonomije, koje, smatrao je,
ljudska bi¢a poseduju u svim aspektima zivota, ukljuc¢ujuéi 1 politicku zajednicu. Kantovo
razlikovanje javne i privatne upotrebe uma moze se tumaciti kao odbrana gradanskog prava na
slobodu preispitivanja, javne deliberacije 1 tolerancije, koje moze postojati zajedno sa

normativnom duzno$¢u duznosti postovanja ustavnog zakonodavstva. O’Nil, medutim, smatra da

86



je, u poredenju sa savremenim liberalnim teorijama, naglaSavanje tolerancije u javnoj upotrebi
uma kod Kanta u isto vreme suvise slabo i preterano.?’® Slabo je, prema njoj, iz dva razloga. Prvi
razlog lezi u tome $to je kod Kanta tolerancija ograni¢ena samo na javnu upotrebu uma, dok
privatna upotreba uma nema ovu vrstu zastite.?’* Medutim, smatra O’Nil, ,,savremeni liberalni
mislioci upravo bi insistirali na vaznosti tolerancije u sferi koja nije javna, bududi da je toj sferi
posebno potreba zastita.“?’? Drugo, kako kaze, ovaj zahtev je slab jer ,,se ¢ini da je sve §to je
potrebno da uradimo kako bismo tolerisali slobodu izrazavanja misljenja drugih to da se uzdrzimo
od posredovanja.“?”® S druge strane, u poredenju sa savremenim liberalnim shvatanjem tolerancije,
O’Nil smatra da je ovaj zahtev za tolerancijom u javnoj upotrebi uma kod Kanta prenaglasen i da
se moze uporediti sa ravnodusnoscu, jer ne dozvoljava bilo kakvo institucionalno ogranicavanje
ili sprecavanje slobode izrazavanja mis$ljenja, ¢ak ni u situacijama kada bi takvo misljenje moglo
biti $tetno ili opasno.?’* Iako primedbe O’Nil smatram validnim, ¢ini mi se ipak da one ne pogadaju
direktno samu sustinu Kantovog razdvajanja privatne 1 javne upotrebe uma, ve¢ pre predstavljaju
neke nepovoljne implikacije koje u samoj Kantovoj filozofiji nisu dovoljno razmotrene.
Pretpostavka o Sirokom spektru sloboda i1 tolerancije u privatnoj i javnoj sferi takoreci je
utemeljena u savremene liberalne doktrine i predstavlja osnovu svih naknadnih rasprava. Nasuprot
tome, Kantova politicka filozofija obeleZava sam nastanak ideja o slobodi misli o postizanju
saglasnosti kroz javnu politicku deliberaciju. Drugim re¢ima, javna upotreba uma kod Kanta,
umesto ravnodus$nosti 1 uzdrzavanja, kao glavni cilj ima upravo podsticanje javne deliberacije 1

razmenu misljenja o politickim pitanjima u cilju postizanja opSteg dobra zajednice i1 njenog

270 |bid: 30.
1 1bid.

272 |bid.

273 1bid.

274 1bid: 30-31.

87



napretka, te se, smatram, ovako shvacéena, ne razlikuje puno od savremenog liberalnog zahteva za

tolerancijom u javnoj politi¢koj raspravi.

Moguce je, medutim, da se kod Kanta samo shvatanje pojma ,,javnosti* razlikuje u odnosu
na savremenu liberalnu doktrinu, u ovom sluc¢aju posebno na Rolsa. Neki tumaci smatraju da
Kantu uslov ,,javnosti“ ujedno ima i konstitutivnu ulogu, neinstrumentalni karaker 1 ali 1 da
predstavlja fundamentalno ljudsko pravo.?”® Konstitutivna uloga ogleda se u tome §to ljudi
formiraju sopstvene stavove u javnosti time Sto otkrivaju svoj na¢in razmisljanja, medutim oni ne
konstituiSu principe pravde kao Sto to ¢ine kod Rolsa, ostavljajuéi po strani svoje sopstvene
razloZzne sveobuhvatne doktrine. Ovaj ,konstituiSu¢i“ uslov javnosti za Kanta viSe predstavlja
negativan uslov: on ne odreduje sadrzaj nasih tvrdnji, ve¢ strukturu nase sopstvene refleksije.?’®
Neinstrumentalni karakter javnosti podrazumeva da, prema Kantu, javni um ne predstavlja
sredstvo postizanja odredenog cilja, shvacenog u vidu srece, istine, ili neke druge vrednosti, niti
predstavlja empirijski test nasih ideja ili pravila.?”’ Zna¢aj javnog uma kao ispoljavanja osnovnih
ljudskih prava otkriva nam njegov pravni karakter. Kantovim re¢nikom, prava predstavljaju
slobodu u skladu sa univerzalnim zakonima. Zbog toga, svaka vrsta prisile mora biti konzistentna
sa slobodom u skladu sa univerzalnim zakonima.?’® Medutim, ono $to Kant primecuje jeste da,
mada se svi mozemo sloziti u pogledu nekog sadrzaja moralnog pravila, u isto vreme ne moramo
jednoglasno prihvatiti nacin na koji se on opravdava. Zato Kant u ,,Veénom miru® izlaze tzv.

nacelo publiciteta, prema kojem ,,svi postupci koji se doti¢u prava drugih ljudi nepravi¢ni su ako

275 Koukouzelis 2009: 853.

276 To employ one’s own reason for Kant means simply to ask oneself, whenever one is urged to accept something,
whether one finds it possible to transform the reason for accepting it, or the rule which fillows from what is accepted,
into a universal principle governing the use of one’s reason.“, Koukouzelis 2009: 854.

277 |bid: 855.

278 Ripstein 2006: 1418.

88



se njihova maksima ne moZe na¢initi javnom.“?’® Neki filozofi, poput O’Nil, smatraju da se sustina
,javnosti u javnoj upotrebi uma kod Kanta upravo ogleda u ovoj mogucnosti javnog

objavljivanja.?®

Medutim, uporedimo Kantovo nacéelo publiciteta sa Rolsovim shvatanjem javnosti.
Obojica polaze od sli¢ne pretpostavke, naime, da drzava poseduje odredenu mo¢ prinude i da je
jedini naCin da se takva mo¢ opravda taj da dobije svoju legitimnost iz javne perspektive.
Postojanje ove javne perspektive opravdanja za Kanta predstavlja formu ,,ujedinjenih volja®, dok
kod Rolsa ima zna&enje ,,ljudi koji delaju kao kolektivno telo.“?®! | kod Kanta i kod Rolsa, stoga,
javni um predstavlja politicki princip, pre nego metafizicki. Uprkos tome, ¢ini se da se njihova
shvatanja u pogledu publiciteta i javnosti dosta razlikuju. Stoga mozemo zakljuciti da, mada javni
um nacelno moze predstavljati poduhvat koji po svojoj formi ima dosta slicnosti kod Kanta i Rolsa,
njihova interpretacija nekih konstitutivnih elemenata koji ¢ine srz politickog opravdanja sadrzi

znacajne razlike, o ¢emu Ce biti visSe re¢i u narednom poglavlju.

3.5. Zakljucak

U ovom poglavlju nastojala sam da ukazem na neke osnovne karakteristike Kantove
politicke filozofije, posebno se fokusirajuc¢i na njegovo razlikovanje privatne i javne upotrebe uma,
te da pokazem na koji nacin se ideja javnog uma kao savremenog liberalnog ideala moze dosvesti
u vezu sa Kantovim shvatanjem slobode, autonomije 1 publiciteta. Dosadasnja zapazanja ukazala

su na to da Kant, mada polaze¢i od poduhvata odbrane ljudske slobode, pluralizma i pravicnog

279 Kant 1974: 65.
280 Videti: O’Neill: 34.
281 Ripstein 2006: 1414.

89



drustva, te rezultirajuéi slicnim zapazanjima u pogledu vaznosti javne debate za legitimno
opravdanje politickih odluka, ipak sustinski razlikuje u pogledu nekih bazi¢nih filozofskih stavova
u odnosu na savremena liberalna shvatanja, posebno DZona Rolsa. Razlog tome, izmedu ostalog,
predstavlja uticaj vremena i potrebe njihove prakti¢ne filozofije. Kant, kako smo pokazali, zivi u
doba prosvetiteljstva, periodu kada se smatralo da se nacela ljudskog delanja mogu izvesti iz nekih
apriornih stavova uma. Medutim, iako se iz sada$nje perspektive moze uciniti konzervativhom,
Kantova filozofija u mnogim aspektima odiSe liberalnim idealom slobode, pluralizma i
demokratije. Kant, iako pobornik deontoloske eticke teorije koja ima jak uticaj na njegovu
politi¢ku filozofiju, u ideji javnog uma otkriva znacajne liberalne stavove. Kantov liberalizam
ogleda se u njegovom shvatanju uloge javne debate u opravdanju politickih odluka. Za Kanta,
represivna uloga druStva moze biti legitimna samo ako predstavlja odraz slobodnog pristanka
gradana. Zbog toga, osnovna struktura drustva moze biti opravdana samo ukoliko sluzi da stvori 1
odrzi uslove jednake slobode i nezavisnosti, pri ¢emu svaki vid druStvene saradanje mora biti
potpuno voluntaristicki.?®? Javni um nastoji da osigura upravo to- da svako od nas bude voden
samo onim principima koje moZemo razumno nametnuti drugima. Njegova uloga se, stoga, ne
menja drasticno od Kanta do Rolsa. On, u Sirem smislu ima za cilj uspostavljanje gradanskog
prijateljstva i poStovanje ljudske slobode, koji, verujem, ostaje ideal prisutan, kako u doba

prosvetiteljstva, tako 1 u savremenom liberalnom drustvu.

282 |bid: 1437.

90



4. Rolsovo stanovisSte u vezi sa idejom javnog uma

Ideja javnog uma, koja do dana$njice ostaje jedan od centralnih pojmova normativne
politi¢ke teorije i duboko je ukorenjen u istoriju demokratske misli, u aktuelnu politicku raspravu
usla je pretezno zahvaljujuéi filozofiji DZona Rolsa, posebno njegovoj knjizi Politicki liberalizam
u kojoj je javni um prikazan kao metod donoSenja individualnih i kolektivnih odluka, izvor
konsenzusa i pogodno reSenje problema stabilnosti i legitimnosti u kontekstu savremenog
demokratskog drustva u kojem vlada razlozni pluralizam.?® lako Rols nije bio prvi filozof koji je
upotrebio ovaj pojam, a, kako je pokazano u prethodnim poglavljima, mnoge karakteristike javnog
uma i, uopsteno, liberalni principi sadrzani u ovoj ideji, bili su naSiroko razmatrani jo§ od nastanka
teorije drustvenog ugovora, Rols je svakako bio filozof koji je, ne samo doprineo savremenom
tumacenju javnog uma ve¢, kako ¢u nastojati da pokazem, prvi u potpunosti kompletirao ovu ideju

u svetlu liberalne politicke filozofije.

4.1. Rolsov Politi¢ki liberalizam

Ideja javnog uma kod Rolsa, dakle, dobija svoju formu u Politickom liberalizmu, gde
centralno mesto rasprave zauzima pitanje opravdanja principa pravde na liberalnim osnovama i
stabilnosti demokratskog drustva. Ovo je Rols formulisao slede¢om re¢enicom: ,,Kako je moguce
da tokom vremena postoji stabilno i pravedno druStvo slobodnih i jednakih gradana duboko
podeljenih razloznim iako nekompatibilnim religijskim, filozofskim i moralnim doktrinama?‘?%

Da bi odgovorio na ovo pitanje, Rols u Politickom liberalizmu prouc¢ava na¢ine na koje je moguce

283 Rols 1998, Politicki Liberalizam: 253.
284 Rols 1998, Politicki liberalizam: 16.

91



do¢i do postizanja kolektivnih odluka i zakljucuje da politicka pravila koja reguliSu nas kolektivni

Zivot moraju, u nekom smislu, biti proizvod nase razlozne saglasnosti.?%®

Pre nego Sto predemo na detaljnu analizu ovog vaznog uvida do kojeg Rols dolazi u
Politickom liberalizmu, potrebno je ukratko smestiti njegovu filozofiju u nesto $iri kontekst. Kao
$to je dobro poznato, knjizi Politicki liberalizam prethodilo je Rolsovo kapitalno delo Teorija
politicke filozofije, medu kojima je i njegovo ¢uveno odredenje ,,pravde kao pravi¢nosti“. Pravda
kao pravi¢nost podrazumevala je dva principa pravde, koji u jednoj od formulacija glase da,
,»Svaka osoba treba da ima jednako pravo na najsiri ukupni sistem jednakih osnovnih sloboda, koji
je u skladu sa sli¢nim sistemom sloboda za sve*,?%® i ,,da drustvene i ekonomske nejednakosti treba
da budu uredene tako da budu oboje a) od najvece dobiti onima u najnepovoljnijem polozaju i b)
da se odnose na sluzbe i polozaje koji su otvoreni za sve pod uslovima nepristrasne jednakosti
mogucénosti.“?®” Na ovom mestu ne¢emo se detaljno baviti analizom samih principa pravde, i kako
Rols do njih dolazi. Ono §to je za nasu temu interesantno uociti jeste to da je Rols shvatanje
,,pravde kao pravi¢nosti“ u Teoriji pravde sustinski pokusao da opravda na sli¢an nacin kao $to su
to Cinili predstavnici teorije drustvenog ugovora, na osnovu hipoteticke saglasnosti slobodnih 1
jednakih individua koje odlucuju iz perspektive takozvanog prvobitnog polozaja, situacije
limitiranih drustvenih saznanja koja, prema Rolsu, obezbeduje ,,odgovaraju¢i pocetni status quo

koji osigurava da temeljne saglasnosti postignute u tom polozaju budu nepristrasne.“?%® Medutim,

glavnog nedostatka ovakvog tipa argumenta, Cini se, i sam Rols je bio svestan: hipoteticka

285 Quong 2018, "Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet.
286 Rols 1998, Teorija pravde, 279.

287 | bid.

28 Rols 1998, Teorija pravde, 33, Mladenovi¢ 2019: 17.

92



saglasnost nije bila dovoljna da garantuje da ¢e se stvarni ljudi, ljudi koji Zive u drustvu i poseduju

razlicite poglede na svet, zaista i pridrzavati ovih principa.

Rols je, zbog toga, uveo jos jedan korak u opravdanju ovih principa, koji je trebalo da
dodatno, retroaktivno garantuje stabilnost izabranih principa u aktuelnom druStvu. Taj vid
opravdanja Rols je u izrazio kroz ljudsku sposobnost osecaja za pravdu i1 pravi¢no postupanje i
onoga §to je u Teoriji pravde nazvano refleksivnim ekvilibrijumom.?® Refleksivni ekvikibrijum
predstavlja tip opravdanja kada, uz pomo¢ racionalnog prosudivanja i promisljanja nastojimo da
dodemo do koherentnog skupa uverenja, a u sluc¢aju Rolsove filozofije, dogovora po pitanju
pravde.?®® Rols kaze: ,,Pretpostavimo da svaka osoba koja je postala punoletna, i ako poseduje
potrebnu intelektualnu sposobnost, razvila osefaj za pravdu pod normalnim drustvenim
okolnostima. Mi sticemo vestinu prosudivanja kao pravednih i nepravednih i veStinu da
potkrepljujemo ove sudove razlozima.... Shvatanje pravde karakteriSe nasu moralnu osecajnost
kada su svakidasnji sudovi do kojih dolazimo u skladu sa svojim principima.*?°* Zatim nastavlja:
,,U skladu sa privremenim ciljem moralne filozofije, moze se reci da je pravda kao nepristrasnost
hipoteza da su principi koji bi bili izabrani u prvobitnom poloZaju identi¢ni sa principima koji se
poklapaju sa nasim promisljenim sudovima, pa tako ovi principi opisuju nas osecaj pravde... Sa
stanoviSta moralne teorije, najbolji prikaz osecaja pravde neke osobe nije onaj koji se uklapa u
njene sudove pre ispitivanja bilo kog shvatanja pravde, nego onaj koji odgovara njenim sudovima

u ravnoteZi koja se postigne rasudivanjem.“?°? Ako bismo u najkraéim crtama sumirali sutinu

289 Rols 1998, Teorija pravde, 58. Napomena: U izdanju prevoda koris¢enom za potrebe ovog rada, termin ,,reflective
equilibrium* preveden je kao ,,ravnoteza koja se postize rasudivanjem®. Mi smo se ipak odlucili za termin ,,refleksivni
ekvilibrijum® kao adekvatniji prevod, slede¢i teminologiju usvojenu u knjizi Savremene teorije pravde. Videti: Stupar
2015: 69.

290 Stupar 2015: 69.

291 Rols 1998, Teorija pravde, 58.

292 |hid:59-60.

93



ovih citata i glavnog stanovista iz Teorije pravde, Rols je verovao da bi, u drustvu koje svoje
institucije bazira na principima pravde, ljudi razvili oseéaj za pravdu i moralno prosudivanje i
delanje, i da bi integrisali principe pravde kao deo sopstvene koncepcije dobra.?®3 U isto vreme,
putem refleksivnog ekvilibrijuma, bili bi u stanju da principe pravde dovedu u koherentnu
ravnotezu sa $irim, generalnim skupom drustvenih uverenja, i na taj nacin bi obezbedili drustvenu
stabilnost i postigli neku vrstu normativnog drustvenog kompasa. Rols ¢e kasnije, u Politickom
liberalizmu, znatno promeniti neke stavove iz Teorije pravde, delom kao posledica uvida
odredenih problema u svom izvornom stanovistu, a delom iz nastojanja da svoje shvatanje ,,pravde
kao pravi¢nosti®, koje je u sustini zadrzao u Politickom liberalizmu, opravda iz jedne drugacije

perspektive, odnosno sa stanovista politickog liberalizma.

Jedna od najpoznatijih kritika Rolsovom stanovistu iz Teorije pravde bila je upucena od
strane Dvorkina, i ona je usmerena na prvi deo Rolsove odbrane principa pravde koji se zasniva
na hipotetickoj saglasnosti u prvobitnom polozaju. Ukratko, Dvorkin je smatrao da hipoteticka
saglasnost u pogledu principa pravde ne moze predstavljati argument za njihovo aktuelno
vazenje.?® Rols u Politickom liberalizmu nije odbacio argument na osnovu prvobitnog polozaja,
ali je nastojao da slobode koje su garantovane principima pravde predstavi kao neku vrstu
primarnog dobra koje bi iz perspektive prvobitnog polozaja ucesnici favorizovali kao princip koji
treba usvojiti budué¢i da sami nisu svesni koncepcije dobra koju zastupaju, te bi, stoga, tezili da
osiguraju slobodu odabira sopstvenog pogleda na svet, Sto se prvenstveno odnosi na slobodu

savesti i misli, kao i osnovne politi¢ke slobode.?®®

293 Mladenovi¢ 2019: 17.

294 “His (Rawls) contract is hypothetical, and hypothetical contracts do not supply an independent argument for the
fairness of enforcing their terms. A hypothetical contract is not simply a pale form of an actual contract; it is no
contract at all.“ Dworkin 1975: 17-18.

295 Rols 1998, Politicki liberalizam, 55.

%94



Uzevsi u obzir ¢injenicu druStvenog pluralizma, bilo je upitno i Rolsovo reSenje pitanja
stabilnosti ponudeno u Teoriji pravde. Kako uo¢ava Mladenovié, ,,Rols je uvideo da bi stabilnost
,pravde kao pravi¢nosti“ pocivala na tome da svi iz istih razloga prihvataju, ne samo principe
pravde, ve¢ i1 postupanje u skladu sa principima pravde, smatrajuéi takvo postupanje delom
sopstvene koncepcije dobra...Rols je vremenom uvideo da njegovo ranije shvatanje stabilnosti nije
adekvatno za demokratsko drustvo koje karakteriSe ¢injenica razloznog pluralizma. Ako se uvazi
jedna ovakva Cinjenica, onda je iluzorno ocekivati da ¢e ljudi iz istih razloga prihvatiti odredene
principe pravde kao najadekvatnije za demokratsko drustvo.“?%® Rols ée zbog toga u Politickom
liberalizmu nastojati da pokaze da je moguce da odredena koncepcija pravde bude prihvacena u
drustvu od strane gradana, ukoliko se razlozi za njeno prihvatanje ne zasnivaju na bilo kojoj
konkretnoj sveobuhvatnoj doktrini, ve¢ na osnovu toga $to bi ona ¢inila samu osnovu demokratkog
drustva i moguénosti slobodne i javne politicke diskusije. Takva koncepcija pravde bi, prema

Rolsu, jedino mogla da bude predmet preklapaju¢eg konsenzusa.

Konacno, Rols ¢e u Politickom liberalizmu promeniti stanoviste i u pogledu refleksivnog
ekvilibrijuma. ,,Preciznije reeno®, kako navodi Stupar ,,menja se sagledavanje statusa nacela
pravde do kojih se dolazi u refleksivnom ekvilibrijumu.“?®” Prema njemu, glavni problem
refleksivnog ekvilibrijuma predstavljenog u Teoriji pravde bio je u tome $to je ,,imao jaku
epistemiCku tezinu®“, odnosno da bi principi ,,do kojih bi se putem njega doSlo bili neka vrsta
,politicke istine* koja bi trebalo da vaZi za sve individue u svim uredenjima“.?*® Ovakva
implikacija, ne samo da bi vodila ka teoriji jakog politickog i eti¢kog realizma, vec¢ bi takode bila

nespojiva sa osnovnim liberalnim shvatanjem ¢lanova politicke zajednice kao ljudi koji poseduju

2% Mladenovi¢ 2019: 17-18.
297 Stupar 2015: 71.
298 | bid.

95



razli¢ite, ponekad nesvodive poglede na Zivot. Zbog toga, u Politickom liberalizmu Rols odustaje
od insistiranja na tome da principi pravde predstavljaju ,,moralno-politicke istine“?® i umesto toga
nastoji da pokaze kako ,jezgro refleksivne ravnoteze o pravdi mora da uvazava Cinjenicu

,razloznog pluralizma.*3%

U Politickom liberalizmu, dakle, Rols nastoji da principe pravde odbrani na potpuno novoj
osnovi, koju naziva politickom koncpecijom pravde.®* Kao $to je pomenuto, prva i najvaznija
promena sadrzana u ovom poduhvatu jeste Rolsovo odustajanje od tretiranja principa pravde kao
moralnih ili politi¢kih istina, buduéi da bi takvo stanoviste bilo u suprotnosti sa shvatanjem
demokratskog drustva kao zajednice koja uvazava i prihvata drustveni pluralizam.*? Rols u
Politickom liberalizmu uvodi niz novih pojmova, kao §to su razlozna sveobuhvatna doktrina,
preklapajuci konsenzus 1 javni um. Razloznu sveobuhvatnu doktrinu Rols je definisao kao
koherentan i konzistentan sistem moralnih, filozofskih i religijskih doktrina koje neka osoba
zastupa i prema kojoj upravlja svoje postupanje.®® U svetlu drustvenog pluralizma, individue ée
nastojati da na osnovu razli¢itih sveobuhvatnih doktrina evaluiraju razli€ite principe, koji ukljucuje
1 Rolsovo shvatanje ,,pravde kao pravicnosti“. Jasno je, stoga, da izbor principa pravde moze
predstavljati povod neslaganja, jer ljudi mogu posedovati razli¢ita vrednosna uverenja. Rols je,

uprkos tome, verovao da je u pluralistickom drustvu ipak moguce do¢i do neke vrste dogovora u

2% |bid.

300 |pid.

301 Napomena. lako principi pravde koje Rols zastupa u Teoriji pravde, u Politickom liberalizmu sustinski ostaju isti,
Rols neznantno menja formulaciju ovih principa. Tako u Politickom liberalizmu oni glase: Prvi princip pravde: ,,Svaka
licnost polaze jednako pravo na u potpunosti adekvatnu shemu jednakih osnovnih prava i sloboda, koja je saglasna sa
istom shemom za sve; u ovoj shemi, jednakim politickim slobodama, i samo tim slobodama, treba garantovati njihovu
nepristrasnu vrednost.*

Drugi princip pravde: ,,Drustvene i ekonomske nejednakosti treba da zadovolje dva uslova: prvo, treba da budu vezane
za polozaje 1 sluzbe koji su otvoreni za sve pod uslovom nepristrasne jednakosti moguénosti; i, drugo, one treba da
budu od najvece koristi ¢lanovima drustva u najnepovoljnijem poloZaju.*, Rols 1998, Politicki liberalizam: 37-38.
302 Mladenovi¢ 2019: 18.

303 Rols 1998, Politicki liberalizam: 93-94.

96



pogledu principa pravde. Sustina njegovog stava je da, mada ljudi de facto ne moraju deliti iste
poglede na svet, moguce je doc¢i do ,,preklapajuc¢eg konsenzusa“ u pogledu izbora principa pravde,
zato Sto bi takav princip bio neutralan prema bilo kakvoj konkretnoj ,,sveobuhvatnoj doktrini* i
uvazavao bi vrednosni pluralizam. Onora O’Nil je to stanoviSte nazvala ,,limitiranom verzijom
liberalizma*, koju je Rols smatrao jedino mogucom opravdati razloznim individuama, budu¢i da
bi neslaganje u pogledu bilo koje sveobuhvatne doktrine bilo neizbezno.3** Drugim re¢ima, Rols
u Politickom liberalizmu dolazi do ideje da, radi usaglasavanja oko principa pravde nije potrebno
da se u strogom smislu ,,usaglasimo® oko razloga na osnovu kojih ih prihvatamo, ve¢ bi se moglo
re¢i da su principi pravde oni koji omogucuju stabilnost i napredak takvog heterogenog drustva.
Osnovna ideja ovih novina u argumentaciji jeste pokusaj da se dolazak do principa pravde, kao
konkretizaciji opSteprihvac¢enog liberalnog ideala, zasnuje na realisticnim osnovama. U tom
smislu, Stupar istice da ,,ono S§to, prema idejama iz PolitiCkog liberalizma, ulazi u jezgro
refleksivnog ekvilibrijuma ,,dobro uredenog drustva* jeste samo ,,preklapajuci konsenzus* ljudi

koji uvazavaju ¢injenicu vrednosnog pluralizma.*3%

Preformulisuéi shvatanje pravde kao politicke koncepcije 1 otvorivsi teorijsku moguénost
postizanja preklapaju¢eg konsenzusa, medutim, Rolsu je predstojio joS jedan zadatak. Bilo je
potrebno pokazati kako je u realnom politickom Zivotu moguce posti¢i preklapaju¢i konsenzus u
situacijama kada je potrebno doneti odluke od opsteg politickog znacaja. Odgovor na ovo pitanje
Rols je pronasao u ideji javnog uma, ne samo kao moguceg principa za postizanje preklapajuceg
konsenzusa vec i kao neke vrste demokratskog ideala. Ideja javnog uma u najkra¢im crtama nalaze

da, budu¢i da kao politicki 1 moralni delatnici pretpostavljamo odredene obaveze jedni prema

304 O’Neill 1997: 412-413.
305 Stupar 2015: 72.

97



drugima, u svetlu uvazavanja drustvenog pluralizma i slobode, moramo se u javnoj debati uzdrzati
od predlaganja bilo kakvih pravila koja ne mogu biti opravdana od strane svih na koje se ta pravila
odnose.®® Rols je smatrao da javni um moze resiti mnoga sustinska pitanja u vezi sa filozofijom
politike, kao $to su osnov legitimnosti i stabilnosti politickog poretka, ali i predstavljati smernicu
za postupanje pojedinacnih politickih institucija, pa ¢ak i rasudivanja samih gradana u javnoj
politickoj raspravi. U nastavku ¢emo predstaviti osnovne karakteristike ideje javnog uma kod

Rolsa i situacije u kojima se primenjuje.

4.2. Osnovni elementi Rolsovog odredenja javnog uma

Idejom javnog uma Rols se, pored Politickog liberalizma, bavi na jo§ nekoliko mesta, a mi
¢emo se posebno osvrnuti na Rolsova odredenja u tekstu pod naslovom “Jo$ jednom o ideji javnog
uma”, nastalom na osnovu beleSki sa svojih predavanja na Pravnom fakultetu Univerziteta u
Cikagu.®”” Rols potrebu za javnim umom objasnjava kao prostom posledicom slobode
demokratskih institucija i ¢injenice postojanja pluralizma: ,,Gradani uvidaju da ne mogu posti¢i
dogovor, pa ¢ak ni medusobno razumevanje na osnovu svojih sopstvenih nepomirljivih
sveobuhvatnih doktrina. S obzirom na ovo, moraju razmotriti kakve vrste razloga bi mogli
razlozno da predoce jedni drugima kada se radi o fundamentalnim politi¢kim pitanjima.*3%® Vazno
je ve¢ na pocetku uociti da Rols u ovom citatu promisljeno upotrebljava re¢ razloznost. Name,
pored racionalnosti, koju moZemo shvatiti kao teznju ka maksimizaciji sopstvene koristi, ili ¢ak

kao ,,sposobnost jasnog rasudivanja i posedovanja sopstvenih ciljeva“3%, Rols veé u Politickom

306 Quong 2018, "Public Reason", The Stanford Encyclopedia of Philosophy, internet.
307 Videti: Rawls 1997: 765.

308 |hid: 766.

309 O’Neill 1997: 414.

98



liberalizmu stavlja akcenat na pojam razloznosti, koji definise kao ,,moralnu senzitivnost koja
potkrepljuje Zelju da se ucestvuje u fer kooperaciji.“ 3% i presudnom karakteristikom praviéne
politi¢ke rasprave. Ono §to je suStinska odlika razloznosti u odnosu na racionalnost, smatra O’Nil,
jeste ,,spremnost da se prihvati odgovornost ’tereta rasudivanja’ u uvidanju da postoji mnogo
izvora neslaganja koji ne mogu biti otklonjeni razloznim procedurama.“*!* U tom svetlu,
karakteristi¢no za ideju javnog uma jeste pomeranje teziSta politicke rasprave sa razmatranja
istinitosti ili tacnosti argumenata, i, generalno, insistiranja ka istini u politici, ka sposobnosti
razloznog obrazloZenja sopstvenih stavova, ali i spremnosti da se tudi razlozni argumenti uvaze.
Na jednom mestu Rols ¢e ¢ak trvrditi da ,,politicki liberalizam ne kaze da je njegova koncepcija

pravde istinita, ve¢ da je razlozna. 3!2

Rols zatim nastavlja o javnom umu: ,,Centralno za ideju javnog uma je da on ne kritikuje
niti napada bilo koju sveobuhvatnu doktrinu, religioznu ili nereligioznu, osim u onoj meri u kojoj
je ta doktrina nekompatibilna sa sustinskim osnovama javnog uma i demokratske kulture. Osnovni
zahtev je da razlozna doktrina prihvata ustavni demokratski poredak i njegovu prateéu ideju
legitimnog prava.“*® Ono $to Rols izdvaja kao sustinsku odliku javnog uma jeste da je ona
karakteristi¢na za demokratska druStva 1 da susStinski oslikava demokratske vrednosti. Videcemo
da Rols zapravo javni um posmatra kao sam osnov politicke legitimnosti. Sli¢nu ideju Rols je
zastupao i u Politickom liberalizmu gde navodi da je javni um ,,u demokratskom druStvu um
jednakih gradana koji, kao kolektivno telo, vre kona¢nu politicku mo¢ i prisilu jedan nad drugim

u donosenju zakona i izmenama svog ustava.“3

310 Rols 1998, Politicki liberalizam: 83-84.
311 O’Neill 1997: 414.

312 Rols 1998: 18.

313 Rawls 1997: 766.

314 Rols 1998, Politicki liberalizam: 255.

99



Rols dalje navodi pet osnovnih aspekata javnog uma i tri nacina na koji oslikavaju ono $to

javni um ¢ini ,,javnim®, koja ¢emo mi u celosti predstaviti ovde. Ti aspekti su sledeéi:

(1) Fundamentalna politicka pitanja na koja se primenjuje;

(2) Osobe na koje se primenjuje (drzavni zvani¢nici i kandidati za javne funkcije);

(3) Svoj sadrzaj odreden porodi¢nom grupom razloznih politickih koncepcija pravde;

(4) Primenu ovih koncepata u diskusiji o prinudnim normama koje treba doneti u obliku
legitimnog zakona za demokratski narod;

(5) Proveru od strane gradana da principi proistekli iz njihovih koncepcija pravde

zadovoljavaju kriterijum reciprociteta.3*

U pogledu odredenja onoga $to javni um ¢ini javnim, Rols kaze sledece: ,,Takav um je javan u tri
smisla: kao um slobodnih i ravnopravnih gradana, on je um javnosti; njegov predmet je javno
dobro u vezi sa pitanjima fundamentalne politicke pravde, koja su pitanja dve vrste, pitanje sustine
ustava i pitanje osnovne pravde, a njegova priroda i sadrzaj su javni i izrazavaju se u javnom
rasudivanju od strane porodi¢ne grupe razloznih koncepcija politicke pravde za koje se razlozno

o¢ekuje da zadovoljava kriterijum reciprocita, 316

1z ovih odredenja mozemo uvideti slede¢e impikacije: Prvo, Rols ukazuje da se javni um
primenjuje na ,,fundamentalna politicka pitanja*. Fundamentalna politi¢ka pitanja odnose se na
neka najopstija odredenja ustavnog poretka 1 politicke pravde, kao i1 na javno, ili opSte dobro
zajednice, ali Rols na ovom mestu daje jedno dodatno pojasnjenje, ukazujuci da se ¢ak i u ovom

smislu ,,javni um ne primenjuje na sve politicke rasprave o fundamentalnim pitanjima, ve¢ samo

315 Rawls 1997: 767.
316 | bid.

100



na one rasprave o tim pitanjima u onome $to ja nazivam javni politicki forum.*3!" Javni politicki
forum, ukratko, prema Rolsu odnosi se na diskurs najvisih instanci vrhovne vlasti, poput sudija
vrhovnih sudova ili najvisih predstavnika zakonodavne vlasti.?!® Rols istice da se u drugim
slu¢ajevima, kao Sto su mediji, religijske organizacije, i generalno, u ,,pozadini kulture®, javni um
ne primenjuje.3!® Mada i dalje postoje odredene nejasnoée kod interpretatora u pogledu toga zbog
ega je Rols ovako usko ograni¢io predmet i forum primene javnog uma,*?® mozda mozemo reéi
da, mada Rols nacelno nije bio protiv moguénosti da javni um dobije Siru primenu, ono S$to je za
njega bilo vazno jeste da istakne da u slu¢ajevima najosnovnijih politi¢kih pitanja vodenje idejom
javnog uma mora biti imperativ. Rols takode pravi distinkciju izmedu ideje javnog uma i onoga
§to on naziva idealom javnog uma. O idealu javnog uma Rols kaze da je on ,,0ostvaren, ili
zadovoljen, onda kad sudije, zakonodavci, izvrs$ni sluzbenici i1 drugi zvanié¢nici, kao i kandidati na
javne funkcije delaju na osnovu, i prate ideju javnog uma i drugim gradanima objasnjavaju svoje
razloge za podrZavanje fundamentalne politi¢ke pozicije u smislu politi¢e koncepcije pravde koju

smatraju najrazloznijom. 32

Sledece Sto treba pojasniti jeste kako se ideja javnog uma primenjuje prilikom donoSenja
zakona i §ta je Rols podrazumevao pod proverom od strane gradana u vidu zadovoljavanja principa
reciprociteta. Kljuéni pojmovi za razumevanje ovih aspekata javnog uma predstavljaju javnu
raspravu i, ve¢ pomenuto, Rolsovo shvatanje razloznosti. Rols kaze: ,,Gradani su razlozni kada su,
posmatrajuci jedni druge kao slobodne i jednake u sistemu drustvene saradnje tokom generacija,

spremni da jednu drugima ponude fer principe saradnje u skladu sa onim S§to smatraju

317 |bid.

318 |bid:768.

319 |bid:.

320 Videti: Mladenovi¢ 2019 29-32, Quong 2014: 266.
321 Rawls 1997: 768-769.

101



najrazloznijom koncepcijom politi¢ke pravde.... Gradani se, naravno, nece sloziti u pogledu
misljenja o tome koja koncepcija politicke pravde je najrazloznija, ali u najmanju ruku, slozice se
da su sve razlozne.“3?2 O kriterijumu reciprociteta Rols kaze da ,,zahteva da, kada se ti uslovi
predstavljaju kao najrazlozniji uslovi fer saradnje, oni koji ih predlazu moraju takode da misle da
je u najmanju ruku razlozno za druge da ih prihvate kao slobodni i jednaki gradani...“3% Iz
navedenih citata vidi se da Rols smatra da su razloznost i reciprocitet osnovni uslovi za
uspostavljanje javne politicke rasprave i konstituisanje javnog uma. Rols Zeli da kaze da bi u
ovakvim javnim forumima, predlozi zakona koji dolaze od odredenog zakonodavca mogli biti
prihvatljivi svim gradanima, mozda ne iz perspektive svacijih sveobuhvatnih doktrina, ali barem
u smislu u kojem bi im razlozi za njihovo prihvatanje bili prihvatljivi, $to je, prema Rolsu, dovoljan
uslov za njihov legitimitet. Kako navodi, ,,Dakle, kada se, u pogledu sustine ustava i osnova
pravde, svi prikladni drzavni zvani¢nici ponaSaju u skladu i prate javni um, i kada svi razlozni
gradani misle o sebi idealno kao o zakonodavcima koji prate javni um, legalni akt koji izrazava
misljenje vecine predstavlja legitimni zakon... Otuda ideja politicke legitimnosti zasnovane na
kriterijumu reciprociteta kaze: NaSe vrSenje politicke moci je ispravno samo kada iskreno
verujemo da su razlozi koje bismo ponudili za nase politicke akcije — kada bismo ih predlagali kao

drzavni sluzbenici — dovoljni, a takode opravdano mislimo da bi i drugi gradani mogli razlozno

prihvatiti te razloge.*3%

Na kraju, ostalo je da razmotrimo kako se ideja javnog uma odnosi prema Rolsovom
shvatanju ,,pravde kao pravi¢nosti.“ Kao $to smo rekli, Rols u Politickom liberalizmu Svoju

koncepciju pravde naziva politickom koncepcijom i nastoji da pokaze kako ona moze biti predmet

322 |bid: 770.
32 |bid.
324 1bid.

102



preklapajuéeg konsenzusa, ali i osnova javnog opravdanja.®?® Cini se, kako Mladenovié uocava,
da je Rolsova izvorna namera bila da svojoj koncepciji pravde da neku vrstu povlaséenog polozaja
u odnosu na druge koncepcije pravde, nastojavsi da je predstavi kao idealnu, ili ,,najrazlozniju® u
skladu sa idejom javnog uma.3?® Medutim, ovo stanoviste bilo je dovedeno u pitanje, buduéi da bi
moglo biti u suprotnosti sa osnovnom Rolsovom pretpostavkom o pluralistiCkom drustvu u kojem
se ljudi mogu neslagati i po tom pitanju. Na primer, Ivison je uocio da, posto bi ,,Rolsovski gradani
morali da primene ’epistemolosku uzdrzanost (ili umereni skepticizam) po pitanju svojih
koncepcija dobrog kada promisljaju o regulativnim politickim institucijama... To bi ukljucivalo
spremnost da da se ’predloze fer uslovi saradnje koje bi drugi kao slobodni i jednaki prihvatili’ i
da se ponasaju u skladu sa uslovima koje su pruzili drugi (¢ak i ako bi to bilo nasuprot sopstvenim
interesima), kao prepoznavanje tereta rasudivanja.“?’ Samim tim, bilo bi iluzorno oéekivati da ¢e
svi gradani ,,pravdu kao pravi¢nost® posmatrati kao najrazlozniju koncepciju pravde, pa u skladu

sa tim tim bilo pogresno 1 insistirati na tome da je ona najrazloznija.

Rols zbog toga u tekstu ,,Jo§ jednom o ideji javnog uma* izgleda neznantno menja
misljenje u pogledu ovog pitanja. On izjavljuje: ,,Sadrzaj javnog uma je odreden porodicom
politi¢kih koncepcija pravde, ne samo jednom od njih.... Medu njima, pravda kao pravi¢nost, bez
obzira na njene zasluge, predstavlja samo jednu od njih.“ Rols, zapravo, navodi kako bilo koja
liberalna politicka koncepcija pravde moze odredivati sadrzaj javnog uma, sve dokle sadrzi sledece
osobine: ,,Prvo, listu izvesnih osnovnih prava, sloboda i mogu¢nosti; Drugo, odredivanje posebnog

prioriteta tim pravima, slobodama i moguénostima, posebno u pogledu tvrdnji o opStem dobru i

325 Mladenovi¢ 2019: 45.
326 |pid.
327 |vison 1997: 142-143.

103



perfekcionistickim vrednostima i; Tre¢e, mere koje svim gradanima obezbeduju adekvatna

raznolika sredstva za efikasno korigéenje svojih sloboda.*3?8

U sustini, Rols smatra da, iako njegova koncepcija pravde kao pravicnosti, kao liberalna
politicka teorija, zadovoljava kriterijume javnog uma, ostavlja moguénost da se gradani pozivaju
i na druge liberalne koncepcije, sve dokle izrazavaju vrednosti javnog uma i dokle su, kako Rols
navodi, ,,kompletne*, odnosno ako ,,izrazavaju principe, standarde i ideale, zajedno sa smernicama
za propitivanje, tako da vrednosti koje su u njima navedene mogu biti na odgovarajuéi nacin
uredene ili na drugi nacin objedinjene tako da same te vrednosti daju razlozan odgovor na sva, ili
skoro sva, pitanja koja ukljuéuju pitanja sustine ustava i osnovne pravde.“3?® Kako Kvong istice,
,,ako sadrzaj javnog uma ne bi bio na ovaj nacin kompletan—ako bi bio neodreden po pitanju
mnogih vaznih politickih pitanja—ne bi mogao da izvrSi svoju primarnu funkciju, naime, da
omoguci okvir koji bi gradani mogli da iskoriste kao osnovu za reSavanje fundamentalnih
politickih pitanja.“**® Medutim, neki interpretatori zameraju Rolsu na nekonzistentnosti, pitajuéi
se da li su ove promene u vidu relativizacije principa pravde konzistentne sa Rolsovom prvobitnom
idejom 1 pretpostavkom o preklapaju¢em konsenzusu kao moguénosti postizanja nekog vida
saglasnosti u pogledu principa pravde.®3! U tom smislu, postavlja se pitanje da li je Rols propustio
da dodatno obrazlozi i revidira ideju o preklapaju¢em konsenzusu u svojim kasnijim radovima, ili

je u pitanju nepremostiva nedoslednost u pogledu ideje javnog uma i preklapajuéeg konsenzusa.>*2

328 Rawls 1997: 774.

323 |bid: 777.

330 Quong 2014: 267.

331 Mladenovié¢ 2019 53-54.
332 | bid: 54-55.

104



Na ovom mestu zelim da ukaZzem na jos jednu kritiku Rolsovog stanovista, ali i jednu vaznu
distinkciju koju pravi Rols, a koja ranije nije bila naznacena, i ona se tice samog pojma razloznog

gradana.

Ukratko, moZemo rec¢i da je Rolsova ideja bila da, u jednom idealnom demokratskom
drustvu koje neguje liberalne vrednosti 1 bazira se na ideji javnog uma, opravdanje najvisih
zakonskih akata trebalo bi da vrsi u skladu sa principima javne rasprave tako da gradani koji u njoj
ucestvuju predlazu i uzimaju u razmatranje, ne ono $to liéno smatraju istinom, ve¢ samo one
razloge za usvajanje predlozenog zakona koji bi mogli da budu prihvatljivi svima. Kako Kvong,
medutim, istice, to da neki zakon bude prihvatljiv svima, ne podrazumeva da ga doslovno svi
gradani prihvataju, ve¢ da je opravdanje na kojem se zasniva takav zakon takvo da ,,moze biti
prihvatljivo svima u idealizovanoj ulozi razloznih gradana.“*** Naime, Rols u Politickom
liberalizmu kao i u tekstu ,,Jo§ jednom o ideji javnog uma“ referira na razlozne gradane, pre nego
na razloZne osobe.®3* Mladenovi¢ to tumaéi ovako: ,,Prvo, kada je rec o razlikama u odnosu na
odredenje razlozne osobe, konstatujemo da Rols u odredenju razloznih gradana posebno istice ne
samo mogucnost da se ponude pravi¢ni uslovi saradnje 1 postupa u skladu sa njima, vec¢ i da se to
¢ini pozivanjem na politicku koncepciju pravde koju svako od njih smatra najrazloZnijom, odnosno
u svakom sluéaju razloznom.“3® Drugo, kako Mladenovi¢ smatra, uloga razloznih gradana
znacajna je za kriterijum reciprociteta, koji, prema Rolsu nalaze da je ,,nase ispoljavanje politicke
moc¢i primereno samo kada iskreno verujemo da razlozi koje nudimo za naSe politicko delovanje

mogu da budu razlozno prihvaéeni od drugih gradana kao opravdanje za to delovanje.“3% Iz ovih

333 Quong 2014: 267.

334 Mladenovié¢ 2018: 41-42.
335 |bid: 42.

336 |bid.

105



odredenja mozemo uvideti da, pored toga Sto uloga gradana podrazumeva odreden osecaj
politickog identiteta, Rols je smatrao da biti razlozni gradanin nosi sa sobom politi¢ku tezinu i
odgovornost da sebe i druge tretiramo kao jednake i slobodne gradane i da se, poStuju¢i njihovu
perspektivu i stavove, pozivamo iskljucivo na one razloge koji drugim gradanima mogu biti

razlozno prihvatljivi.

Kritika koja se moze uputiti Rolsovom shvatanju razloznosti je da je njegovo objaSnjenje
cirkularno, odnosno da je, kako Mladenovi¢ istice, cirkularno Rolsovo ,,pozivanje na javno
opravdanje koje se zasniva na javnom umu* i ,,razloZne osobe koje prihvataju politi¢ku koncepciju
pravde ¢iji je deo pretpostavka razloznosti“.*¥” Drugim re¢ima, pozivanje na razloznost prilikom
javne deliberacije kao vid opravdanja, kako pojedina¢nih politickih odluka, tako i same liberalne
politi¢ke koncepcije pravde, cirkularno je jer se one upravo zasnivaju na pretpostavci razloznosti.
To moze, kako Mladenovi¢ uocava, predstavljati problem i za samu ideju javnog uma bududéi da
je sadrzaj javnog uma prema Rolsu upravo izrazen nekom od razloznih politickih koncepcija
pravde, te je ,,zamisliva liberalna koncepcija koja ne sadrzi pretpostavku razloZnosti kao smernicu
za propitivanje.“®® U prilog tome, Mekmahon navodi da ,,bi moglo biti moguée da neki ¢lanovi
politicke zajednice posmatraju koncept razloznog kao moguc¢i bazu za politicku saradnju, ali ne
zbog toga Sto svaki ¢lan datu koncepciju koj ¢ini osnovu politicke saradnje posmatra kao razloznu,
¢ak ni minimalno, ve¢ zbog toga $to ¢e svaki ¢lan razumeti da, u kontekstu politicke saradnje,
razloznost zahteva prilagodavanje odredene doze oc¢igledne nerazloznosti.“*3® Uprkos ovoj kritici,

medutim, Rols, kao §to je ranije objaSnjeno, razloznost posmatra kao jednu od najvaznijih

karakteristika, ne samo politicke rasprave, ve¢ i same ideje javnog uma. Jedan od mogucih nacina

337 |bid: 55.
333 |bid: 56.
33% Mcmahon 2013: 2.

106



da se se ovo objasni je da se razloznost shvati prosto kao kapacitet ili spremnost demokratskih
gradana ka fer saradnji i toleranciji. Neki od interpetatora isti¢u ovaj psiholoski i moralni znacaj
razloznosti. Oni kazu: ,Kapacitet za razloznost konstituisan je naSim (blisko povezanim)
osecajima za pravu, nepristrasnost, legitimnost, prikladnost i ispravnost... Ovi osec¢aji nalikuju
jedni drugima, ali se razlikuju od osecaja za sopstvene interese ili nacina rasudivanja koje vodi ka
ostvarenju li¢nih ciljeva.“®* U tom smisli, mozemo re¢i da je znacaj razloZnosti upravo u tome §to
predstavlja predispoziciju gradana demokratkog drustva da u politickom zivotu teZe i usmeravaju
politicku raspravu ka opStem dobru zajednice, pa samim tim dobija znacaj kao smernica za

propitivanje politickih odluka.

4.3. Kantovska interpretacija javhog uma

Nema sumnje da su predstavnici teorije druStvenog ugovora u mnogome izvr$ili uticaj na
Rolsa i njegovu politicku filozofiju, ukljucujuci i njegovo stanoviste u vezi sa idejom javnog uma.
Zapravo, u jednom smislu celokupno Rolsovo stanoviste mozemo posmatrati kao nastavak ove

liberalne filozofske tradicije, finalizovan u svetlu savremene liberalne politicke teorije.

Na ovom mestu ¢emo razmotriti kakav je uticaj Kantova filozofija ostavila na Rolsa u
pogledu ideje javnog uma, kao i u ¢emu se njihova stanovista razlikuju. Pored toga Sto postoji
ocigledna sli¢nost izmedu temina koji ovi filozofi koriste, poznato je da je sam Rols isticao da su
neki elementi njegove politi¢e filozofije umnogome bili inspirisani Kantom i da se baziraju na
kantovskom tipu opravdanja. Nekim sli¢nostima i razlikama izmedu dvojice filozofa ve¢ smo se

bavili u poglavlju posveéenom Kantu, medutim, sada kada je sustina Rolsovog shvatanja ideje

340 Clements, Hauptmann 2002: 89-90.

107



javnog uma u potpunosti izloZzena, mozemo dobiti jasniju sliku u pogledu toga na koji nacin je

Kant uticao na Rolsa, ali i u ¢emu se njihova stanovista razlikuju.

Prvo, sada moZemo jasno uociti da, u pogledu same ideje javnog uma, ili ,,javne upotrebe
uma‘“, iako na prvi pogled moze izgledati da Kant i Rols nacelno zastupaju sli¢no stanoviste u
pogledu sustine 1 forme javne, slobodne politicke rasprave sadrzane u pojmu ,,javnosti®, njihov
,,opseg javnosti®, ili, ono §to oni podrazumevaju pod javnosc¢u, u sustini su potpuno drugaciji. Za
Kanta, podsetimo se, javna upotreba uma znacila je obracanje celokupnoj nau¢noj zajednici ili
¢itavom svetu. Za Rolsa, medutim, taj ,,forum* javnog uma je, kako smo videli, mnogo vise
lokalizovan, i odnosi se iskljucivo na usku politicku sferu odredene zajednice. Pored toga, postoje
i druge, sustinske razlike. Na primer, neki autori sumnjaju da bi ,,Rolsovo shvatanje javnog uma

“34 7bog toga §to, dok Kant

uopste moglo da ispuni uslove ,,javnog uma“ u kantovskom smislu
javnu upotrebu uma posmatra kao neku vrstu ,,sposobnosti zajedni¢ke svim racionalnim bi¢ima,
Rols posmatra javni um kao oblik rasudivanja koji poti¢e od opSteprihvacenih politickih vrednosti
unutar okvira politi¢ke kulture liberalno-demokratskih zajednica*>*?, te, samim tim, ,,iz kantovske
perspektive, politicki principi koji ne mogu da dobiju univerzalno moralno opravdanje umnih bica,
ne mogu predstavljati sadrzaj javnog uma3*3.* Drugim re¢ima, ono §to njihove doktrine o javnom
umu sustinski razlikuje jeste to $to javna upotreba uma za Kanta ima univerzalno-moralni kontekst
i primenu, dok je prema Rolsu, ideja javnog uma usko vezana za rasudivanje liberalni politickih
zajednica 1, kako Nodim zapaZza, zbog toga ne moze da se primeni u politickim sistemima koji ne

predstavljaju liberalne demokratije, ili na reSavanje globalnih politickih pitanja.>** Do sliénog

341 Nnodim 2004: 156.
342 |bid.
343 |bid.
344 |bid.

108



zakljucka dolazi i O’Nil, koja ukazuje na to da Rolsovo rasudivanje gradana u forumu javnog uma
ne bi moglo da se primeni na nekoga izvan liberalne politicke zajednice ili gradane koji ne dele
demokratska politicka uverenja, te da, iz Kantove perspektive, ,,Rolsovo shvatanje javnhog uma
nije u potpunosti javno.“** U istom tom smislu, mozemo uoditi i da Kantovo shvatanje javne
upotrebe uma ne bi moglo da zadovolji uslove liberalne koncepcije politicke pravde, posto bi
iziskivalo da drustveni pluralizam na nekom nivou racionalnog rasudivanja bude prevaziden, dok
je ideja koju Rols nastoji da obrani upravo moguénost postojanja i uvazavanja pluralizma u

liberalnoj i demokratski uredenoj zajednici.

Sledece sto je interesantno ispitati jeste na koji nacin ideja javnog uma pretpostavlja da
gradani prilikom ucestovanja u politickoj raspravi i donosenja politickih odluka u izvesnom smislu
postupaju autonomno, i u kojoj meri se Rolsovo shvatanje autonomije gradana moze uporediti sa
Kantovim shvatanjem autonomije. Neki filozofi, poput Kvonga, isticu da je Rols u pogledu
shvatanja autonomije bio blizi Kantovim odredenjima u svojim ranijim radovima, poput Teorije
pravde, ali da je kasnije znatno revidirao svoje stanoviste.3*® Naime, Rols u Teoriji pravde o
autonomiji shvaéenoj u kantovskom smislu kaze sledece: ,,Kant je smatrao, verujem, da pojedinac
deluje autonomno kada je principe vlastitog delovanja izabrao kao najadekvatniji moguci izraz
njegove prirode kao slobodnog i jednakog racionalnog bi¢a.“3*’ Kvong smatra da se Kantovo
shvatanje autonomije posebno uocava u opravdavanju ,,pravde kao pravi¢nosti“ u Teoriji pravde,
Sto je u skladu 1 sa Rolsovom sopstvenim tvrdnjama da je odabir principa pravde u prvobitnom

poloZaju sustinski izraz autonomnog postupanja u kantovskom smislu, a same principe pravde

345 O’Neill 1997: 422, 424,
346 Quong 2014:270.
347Rols 1998, Teorija pravde: 236.

109



posmatra analogno kategori¢kom imperativu.®*® Ovo stanoviste Rols u Politickom liberalizmu
dosta menja, kako mnogi interpretatori sugeriSu, zbog toga S§to je Rols uvideo da kantovski
shvac¢ena autonomija nije kompatibilna ni sa idejom javnog uma, a ni sa ¢injenicom razloznog
pluralizma, budu¢i da na neki nacin pretpostavlja postojanje univerzalnog principa kojem svi ljudi
kao racionalna bica treba da teze, ili, da upotrebimo Rolsovu terminologiju, pozivaju se na jednu
sveobuhvatnu doktrinu.3*® Frimen navodi: ,,Moralni ideal slobodnih i jednakih autonomnih
moralnih osoba ne moze da obezbedi osnovu javnog opravdanja u dobro uredenoj demokratiji (kao
Sto se Rols nadao u Teoriji pravde); medutim, politicki ideal slobodnih i jednakih demokratskih
gradana moze da izvrsi javnu ulogu zbog toga $to ovaj politicki ideal moze da bude prihvacen na
osnovu razli¢itih razloznih sveobuhvatnih doktrina (sa ¢ime je Rols saglasan).*3*® Mozemo re¢i da
je Rols u Politickom liberalizmu i svojim kasnijim radovima promenio svoju ideju u pogledu
shvatanja autonomije i, kako neki autori navode, ,,0slonio se umesto toga na shvatanje autonomije
koje je usadeno u liberalnu demokratsku kulturu, koja obezbeduje poredak politickih vrednosti i
nezavisna je od sveobuhvatnih koncepcija dobra.*3%! Ono $to se najéesce odreduje kao autonomno
postupanje u vezi sa idejom javnog uma jeste teznja ka politickoj autonomiji, koja podrazumeva
da gradani posmatraju jedni druge kao slobodne i jednake, “upravljaju sobom i1 odrzavaju se kao
kolektivno politi¢ko telo u meri u kojoj zajednicki reSavaju fundamentalna politi¢ka pitanja i to na
osnovu razloga ¢ija snaga 1 autoritet ne pretpostavljaju nista Sto bi se moglo razlozno osporiti u

okviru kolektivnih razloga koje gradani dele kao slobodni i jednaki*3>2

348Quong 2014:270. Rols 1998, Teorija pravde:235-237:
349 Videti: Quong 2014: 271, Freeman 2007: 220.

350 Freeman 2007: 220.

351 Koukouzelis 2009: 844.

352 Reidy 2000: 53.

110



Prema nekim autorima postoji jedan drugi nacin da se Rolsovo shvatanje javnog uma koje
pre svega nalaze uzajamno poStovanje i toleranciju, intrerpretira iz kantovske perspektive,
oslanjajuc¢i se na Kantovu formulaciju kategorickog imperativa kao tretiranja licnosti u drugima
kao cilja.>®® Prema toj interpretaciji, ono §to nam nalaZe javni um, a to je da zakoni i politicke
odluke budu na nekin nacin opravdane svima, kao i da razlozi za njihovo prihvatanje budu takvi
da mogu biti razlozno prihvaceni od strane svih gradana znaci upravo tretirati ih kao cilj, a ne samo
kao sredstvo. Tretiranje ljudi kao sredstvo, s druge strane, predstavljalo bi iskazivanje moci
prinude i svojevoljno nametanje zakona od strane politi¢kog autoriteta.?** Stavise, samo shvatanje
gradana kao slobodnih i jednakih u ovom smislu, prema Gausu, ,,implicira neku vrstu kategorickog
imperativa koji reguliSe meduljudske akcije tako da se drugi tretiraju samo na nac¢in na koji ne bi
mogli racionalno da odbiju.“®® Kvong medutim smatra da ovo ne predstavlja adekvatnu
interpretaciju Rolsovog stanovista pre svega zbog toga Sto, kako kaze, ,,sam Rols nikada nije
eksplicitno formulisao ili obrazloZio svoje stanoviste na ovakav nacin, i retko je pominjao prinudu

u svojim diskusijama o javnom umu.*3%

4.4. Hobsov izazov za Rolsovo stanoviste o ideji javnog uma

Na kraju ¢emo izloziti kritiku Rolsovog stanovista u vezi sa idejom javnog uma koju je
predstavio Gaus, a koja se zasniva na Hobsovoj politickoj filozofiji i njegovom shvatanju javnog
uma. Gaus poc€inje od razmatranja toga na koji nacin se javni um kao um svih gradana moze

razumeti u svetlu Rolsove filozofije 1, generalno, savremenog liberalizma javnog uma i zakljucuje

353 Quong 2014: 271.

354 Larmore 1999: 607-608.
355 Gaus 2011: 17.

356 Quong 2014: 272.

111



da sustinski postoje dva nacina, ili tumacenja ove ideje. Prvo, kako Gaus kaze, ,,javni um se moze
razumeti kao ono §to je prihvacéeno od strane umova svih.“3*” Ako se javni um razume na ovakav
nacin, prema Gausu, onda gradani ,,prihvataju odredeni liberalni poredak ako svako, polazeci od
rasudivanja na osnovu sopstvene razlozne koncepcije dobra, metafizike i tako dalje, stekne svoje
sopstvene razloge za prihvatanje datog liberalnog poretka.“®® Prema ovom tumacenju, dakle,
politi¢ki poredak je prihvatljiv ili opravdan svima zbog toga $to je svaki gradanin u stanju da ga
opravda i prihvati u svetlu sopstvene razlozne sveobuhvatne doktrine, iako se sam poredak ne
zasniva ni na jednoj od njih u potpunosti. Postoji, smatra Gaus, i drugo tumacenje javnog uma,
kao uma koji dele svi.**® Prema ovom shvatanju, gradani u potpunosti nastoje da se ograde od
rasudivanja na osnovu sopstvenih sveobuhvatnih doktrina, a opravdanje ,,liberalnog poretka je
zasnovano na skupu razloga koji dele svi gradani.“3®° U ovom sluéaju, takode, kako Gaus uocava,
liberalni poredak nije zasnovan ni na jednoj konkretnoj sveobuhvatnoj doktrini, ali, za razliku od

prethodnog tumadenja, ,.cilj je uzdrzavanje od pozivanja na sveobuhvatne doktrine, uopste.**%!

Gaus smatra da je ono §to je sustinsko za Rolsovo shvatanje ideje javnog uma upravo ovo
drugo tumacenje javnog uma kao uma koji dele svi, prema kojem je moguce zasnovati politicko
opravdanje na razlozima koji se ne pozivaju ni na jednu sveobuhvatnu doktrinu, ve¢ na razlozima

koje svi kao gradani odredene polititke zajednice, delimo.®®? Dalje, Gaus istice da ovakvo

357 Gaus 2013: 155.

38 |bid.

359 |bid.

360 |bid: 155-156.

361 |bid: 156.

362 Tako se na prvi pogled moze uciniti da Rols simultano koristi ova dva tumadenja javnog uma, Gaus s pravom
uocava da ono §to u striktnom smislu moze predstavljati osnovu opravdanja politicke koncepcije pravde jesu, za Rolsa,
isklju¢ivo razlozi koje svi kao gradani delimo. Rols, doduse, dopuSta razmatranje principa pravde u svetlu
pojedinacnih razloznih sveobuhvatnih doktrina, ali, kako Gaus uoc€ava, takvo rasudivanje predstavlja samo dodatni
korak, ili ,,dodatne razloge* za opravdanje principa koji sustinski ne zavise, niti se pozivaju na bilo koju sveobuhvatnu
doktrinu: ,,Razlozi koje svi dele u Rolsovom liberalizmu javnog uma pretpostavljaju se kao izolovani od ovih §irih
razmatranja; oni stoje samostalno, iako mogu od njih dobiti dodatnu podrsku.“Ibid: 156-157.

112



shvatanje javnog uma pred gradane postavlja dva zahteva. Prvi zahtev javnog uma, koji je nazvan
,»duznoséu gradanstva“, zahteva da se gradani u politickoj raspravi pozivaju ,,samo na one razloge
koje svi drugi gradani na neki na¢in dele**®® i drugi, ,,princip uzdrzavanja“ koji nalaze da se u
javnoj politi¢koj debati ,,uzdrzimo od pozivanja na religijske razloge.“*** Svrha ovog drugog
zahteva zapravo je osigurati ono $to je Gaus nazvao ,,liberalni sekularizam®, da se u politickoj
debati gradani pozivaju samo na politicke razloge i da se ne pozivaju na razloge zasnovane na
licnim religijskim uverenjima.®® Ono $to ¢e predstavljati osnovu Gausove kritike Rolsovog
stanovista bice sadrzano u tvrdnji da je u aktuelnom drustvu nemogucée ispuniti ove zahteve javnog
uma, te da je Rolsov poduhvat ,,iako privlacan... neostvariv u drustvu u kojem se ne slazemo u
pogledu toliko mnogo stvari.“*®® Gausova kritika zasnovana je na Hobsovoj doktrini o javnom
umu. Mi smo se u poglavlju posveé¢enom Hobsu ve¢ detaljno bavili Hobsovim stanovistem, tako

da ga na ovom mestu ne¢emo izloziti do detalja, ve¢ ¢emo samo ukazati na one aspekte koji ¢ine

sustinu Gausove kritike Rolsa.

Gaus ukazuje na c¢injenicu da je Hobs suStinski nastojao da pronade odgovor na slicno
pitanje koje je mucilo i1 Rolsa: ,,Kako je moguce prevazi¢i neslaganje koje se pojavljuje onda kada
se individue oslanjaju na sopstveno privatno rasudivanje?**®’ Odgovor na ovo pitanje bi mogao da
se nalazi u Hobsovom shvatanju prirodnih zakona kao vrhovnih normi koje poticu iz ljudskog
razuma 1 koji predstavljaju odraz univerzalne ljudske racionalnosti, medutim, Hobs u samim
prirodnim zakonima, ¢ak ni kada bi se institucionalizovali, nije video reSenje ovog problema. To

je zbog toga Sto, kako uo¢ava Gaus, ,,Hobs bio ubeden da javna, supstantivna pravila postupanja

363 |bid: 157.
364 |bid.
365 |bid.
366 |bid.
367 |bid: 160.

113



sama po sebi ne mogu da re§e probleme posledice mnostva privatnih rasudivanja.“%%® Cak ni
sveopste slaganje u pogledu ovih pravila, smatrao je Hobs, ne bi moglo da resi probleme koji se
javljaju kao posledica mnostva privatnih rasudivanja. Izmedu ostalog, pojavio bi se problem
interpretacije: uprkos Hobsovom uverenju u postojanje prirodnih zakona koje svi racionalni ljudi
mogu da uvide, u samoj njihovoj interpretaciji moraju se osloniti jedino na sopstveno privatno
rasudivanje koje je pogresivo, sklono predrasudama, predstavlja povod za neslaganje i, konac¢no,
vodi sukobu.®® Hobs je, kao §to je dobro poznato, resenje video u apsolutnoj vlasti: nepristrasnom
arbitru koji ¢e delovati kao ,,javna osoba®, ¢ije ¢e se rasudivanje tretirati kao javni um, i koji ¢e
odrediti pravila postupanja za sve i na taj nacin resiti sve sporove koji mogu nastati kao posledica

sukoba prihvatnih rasudivanja gradana.3™

Gaus Hobsov argument rekonstruise u Cetiri osnovne tacke:

(1) Sveopste neslaganje, koje Gaus svodi na dve tvrdnje: a) za svaku vrstu doktrine,
principa, zakona, ili pravila, postojace divergentne interpretacije privatnog
rasudivanja, 1 b) ova neslaganja nisu ogranic¢ena nekim opsegom oko kojeg se svi ljudi
slazu.

(2) Neizolovanost, odnosno nemoguénost da se rasprave oko jednog pitanja izoluju od
drugih aspekata drustvanog i politickog Zivota, Sto, izmedu ostalog, implicira da
religijska neslaganja vode ka politickim neslaganjima.

(3) Proceduralizam. 1z (1) i (2) sledi da je nemoguce odrediti nepristrasna, supstantivna
pravila koja ¢e efikasno regulisati na§ drustveni zivot, te nam je zbog toga potreban

nepristrasan sudija.

368 |bid: 161.
369 |bid: 162.
370 |bid: 162-163.

114



(4) Neograniceni procerdualni autoritet.Uzevsi u obzir (1), (2), i (3), jedino ukoliko svi ,
po svim pitanjima, prepuste svoje privatno rasudivanje suverenu koji ¢e odrediti ono

$to predstavlja javno rasudivanje, moguée je osigurati javni poredak.3"

Ukoliko date pretpostavke razmotrimo u svetlu Rolsove filozofije, one bi implicirale prvo, da
gradani nikada ne mogu rasudivati potpuno ,,izolovano* od sopstvenih pogleda na svet, odnosno
razloznih sveobuhvatnih doktrina drugo, da je u pluralistickom druStvu nemoguce pronaci takav
skup razloga koje svi gradani dele, pa se, shodno tome dovodi u pitanje interpretacija Rolsovog
shvatanja javnog uma kao uma koji dele svi gradani. Kako je moguce odbraniti se od ove kritike
iz perspektive Rolsovog stanovista? Nastojacemo da razmotrimo svaku od premisa i pokusamo da

utvrdimo njihovu plauzibilnost.

Prvu pretpostavku, o tome da u pluralistickom drustvu postoji Sveopste neslaganje u
pogledu privatnog rasudivanja gradana, ¢ini mi se da je teSko dovesti u pitanje, jer je ovakva vrsta
neslaganja u neku ruku odredena samom ¢injenicom drustvenog pluralizma. Ono §to, medutim,
razlikuje Hobsovo i Rolsovo stanoviste moze biti sam pogled na ovu ¢injenicu. Hobs je, podsetimo
se, smatrao da drustveni pluralizam, i neslaganje koje se pojavljuje kao njegova posledica, nuzno
predstavljaju pretnju po druStvenu stabilnost i izvor je drusStvenih konflikata. Rols, 1 generalno
savremene liberalne teorije, takode prepoznaju c¢injenicu drustvenog pluralizma, ali nemaju
negativan stav prema njemu, niti smatraju da predstavlja pretnju po druStvo. Naprotiv, moguénost
da se ne slazemo u pogledu mnogih pitanja i da zivimo prema sopstvenim koncepcijama dobra,
predstavljaju odraz osnovnih liberalnih sloboda, 1 vrednosti na kojima se ¢itava politicka zajednica

temelji. Rols zbog toga, za razliku od Hobsa, uopste ne nastoji da prevazide ovo sveprisutno

371 |bid: 166.

115



neslaganje privatnog rasudivanja, ve¢ da pronade osnovu politicke koncepcije pravde na kojoj ¢e
svi, uprkos diverzitetu, mo¢i da slobodno koegzistiraju. Pronalazak takve osnove pravde, medutim,
morala bi da znaci da je moguce pronaci neku sustinu koja ¢ini osnovu sveopsteg slaganja, a to je
upravo pretpostavka koju Hobs dovodi u pitanje. Smatram da bi Rolsovo stanoviste moglo da se
odbrani time $to bismo rekli da Rols nije poricao moguénost neslaganja u pogledu interpretacija
samih principa pravde, ali da je smatrao da bi svi gradani bili u stanju da prihvate takvu jednu
liberalnu koncepciju zbog toga Sto bi ona predstavljala sam uslov daljeg izrazavanja liberalnih
sloboda, ukljucujudi i slobode diverziteta misljenja, pa i neslaganja. Kako kako Gaus istice, ,,Rols
je insistirao da ¢e razlozni gradani deliti generalnu ideju o liberalnom shvatanju pravde, iako se
mozda neée slagati u pogledu svih detalja principa definisanih njenim sadrzajem.“*’? Stoga,
mozemo reci da bi, u pogledu prigovora o sveopstem neslaganju Rols prihvatio validnost tvrdnje

a), ali da bi doveo u pitanje validnost tvrdnje b).

Ujedno, Rols je, nasuprot Hobsu, smatrao i da je moguce izolovati rasprave oko politickih
pitanja, pozivajuci se specifi¢no politicke razloge, koji nisu zasnovani, niti na bilo koji nacin
povezani sa nasim religijkim uverenjima, ili bilo kojim uverenjima koja ulaze u nase pojedinacne
sveobuhvatne doktrine. Ta ,,izolovana srz*, odnosno izolovani skup razloga koje svi gradani dele
bi, prema Gausu, za Rolsa predstavljali upravo $to je prema njemu sadrzano u liberalnoj politi¢koj
koncepciji pravde, a to su osnovne slobode, prava i mogucnosti, njihov prioritet, i sredstva za
mogucénost ispoljavanja ovih sloboda.®”® 1z toga sledi da je Rols odbacio i proceduralisticki
zakljucak da je nemoguce odrediti nepristrasna 1 supstantivna pravila za regulisanje naSeg

drustvenog zivota. Rols je takva pravila video upravo u liberalnoj politickoj koncepciji pravde, s

372 |bid: 171.
373 |bid: 171-172. Za precizniju formulaciju videti odeljak ,,Osnovni elementi Rolsovog odredenja javnog uma.*

116



tim $to je, kako smo ranije objasnili, ostavio moguénost postojanja vise takvih liberalnih
koncepcija, koje su, ukoliko ispunjavaju osnovne Kkriterijume jednako validne i njihov odabir zavisi

isklju¢ivo od aktuelnih drustvenih zajednica i njihovih preferencija.

Shodno prethodno re¢enom, ukoliko dovedemo u pitanje neke od pretpostavki na kojima
se zasniva Hobsova kritika, mozemo izbec¢i zakljucak da je nemoguce osigurati javni drustveni
poredak ukoliko se u potpunosti ne odreknemo svog privatnog rasudivanja. Gaus, medutim, smatra
da Hobsova kritika i dalje predstavlja izazov za Rolsovu filozofiju javnog uma, budu¢i da, kako
smo pokazali, ¢ak i ukoliko odbacimo neke od pretpostavki, kako Gaus kaze, ,,moramo prihvatiti
da na jedan aspekt Hobsovog izazova nije odgovoreno: ne postoji stvar u pogledu koje privatno
rasudivanje neée voditi neslaganju.“3’* Ovaj prigovor smatram validnim, i, zaista, u svetlu Rolsove
filozofije ne nalazi se konkretan nacin da se prevazide ovaj izazov. Medutim, smatram da Rols
nije ni pokusao da porekne, ili zamemari ovu ¢injenicu, i mozda je to jedan od razloga zbog cega
je domen javnog uma ograni¢io samo na najelementarnija politicka pitanja. Drugim re¢ima, Rols
nije poricao postojanje aktuelnog druStvenog neslaganja koje bi se moglo pojaviti kao rezultat
privatnog rasudivanja. Ono §to je Rols, ¢ini mi se, idejom javnog uma Zeleo da pokaze jeste da je,
uprkos sukobima u privatnom rasudivanju, u domenu koje se ti¢e javnog politickog foruma
moguce distancirati se od sopstvenog privatnog rasudivanja ili barem nastojati ka tome, i,
uvazavajuci slobodu i jednakost drugih, nuditi one razloge koji ¢e biti prihvatljivi drugima, ili
barem razlozno verovati da ¢inimo tako. Rolsov naglasak na to da je ideja javnog uma usko vezana
za liberalne politicke zajednice, ¢ini mi se, govori u prilog tome da su gradani koji obavljaju najvise
politicke funkcije implicitno spremni na ovu vrstu uzajamne saradnje i tolerancije, a, kako smo

videli, kao razlozni gradani spremni su i da prihvate ,,teret rasudivanja“. Naravno, kada bi ideal

374 |bid: 172.

117



javnog uma mogao biti postignut, onda bi javna politicka rasprava bila koncipirana u potpunosti u
skladu sa zahtevima javnog uma. U aktuelnom drustvu, mozda mozemo reci da je ovaj ideal tesko
posti¢i, ili da je gotovo nemoguée da se u potpunosti distanciramo od sopstvenog privatnog
rasudivanja, ali, ¢ini mi se plauzibilnim pretpostaviti da je moguée, i razumno ocekivati da ¢e
gradani u demokratskim drustvima teziti da prevazidu neslaganje i pronadu zajednicke, politicke

razloge u pogledu osnova liberalne koncepcije pravde.

4.5. Zakljucak

Rolsovo shvatanje ideje javnog uma kao baze javne rasprave 1 donoSenja politickih odluka,
ali i njihove legitimnosti, oslikava drustvo tolerancije, jedinstva i uvazavanja liberalnih vrednosti,
ali i zahteva odredenu politicku zrelost gradana i ¢itavog drustva. Ona se temelji na pretpostavci
da ¢e gradani da budu spremni da, zarad postizanja jedinstva i opSteg dobra zajednice, prilikom
javne rasprave o najvaznijim politi€kim pitanjima, oslone na razloge koje bi svi, kao gradani
demokratskog drustva, mogli da razumno prihvate i dele. To medutim znaci da svi moraju biti
spremni da se uzdrZze od pozivanja iskljucivo na sopstvene sveobuhvatne doktrine, $to cesto
ukljucuje nasa licna i sustinska uverenja i poglede na svet. Pored toga $to ovo uopste nije lak
zadatak, imaju¢i u vidu ¢injenicu pluralistickog drustva 1, kako smo pokazali, moguénosti da nase
privatno rasudivanje dode u konflikt, pitanje koje moZzemo postaviti jeste zaSto bi, prema Rolsu,
ljudi bili spremni da teZze ovakvom demokratkom drustvnom idealu? Neki autori smatraju da se
ideal javnog uma temelji na pretpostavci o jakoj motivaciji i iskrenosti gradana, ali da ne moze

resiti neka fundamentalna politi¢ka pitanja i probleme u realnom politi¢kom Zivotu.3”® Uprkos

375 Videti: Reidy 2000: 52.

118



tome, smatram da je Rolsovo stanoviste iz normativne perspektive plauzibilno. Naravno,
neslaganje predstavlja deo politickog zivota i u realnom drustvu moguce je da ideal javnog uma
nikada ne moze biti potpuno postignut. Medutim, kako je ranije receno, ¢ini mi se da je sustina
ideje javnog uma kod Rolsa, ne da se ova realna druStvena neslaganja poptuno prevazidu ili
zanemare, ve¢ da se konstituiSe dobro uredeno liberalno drustvo u kojem je potrebno u javnoj
raspravi uvideti upravo to: da posedujemo razli¢ite razlozne poglede na svet i da, polazec¢i od
takvog medusobnog uvazavanja, pronademo one razloge koje svi kao gradani delimo i na kojima
mozemo utemeljiti pravicne uslove politicke saradnje i harmoni¢ne koegzistencije na nacelima

javnog uma i principu reciprociteta.

119



Zakljucak

Predmet ove disertacije, u najSirem smislu, predstavljao je analizu razvoja ideje javnog
uma u istoriji filozofije politike i liberalne politicke misli. MoZemo rec¢i da je ova doktorska
disertacija imala dva glavna cilja: Prvi cilj je prikaz istorije nastanka i razvoja ideje javhog uma
tokom istorije. Drugi cilj u ovoj disertaciji bio je kritickog karaktera i nastojao je razmotriti da li

ideja javnog uma predstavlja koherentno stanoviste.

lako se termin ,,javni um* pojavljivao periodi¢no tokom istorije filozofije politike, vazno
je ukazati na to da on nije imao isti smisao koji mu se pridaje u sadasnjosti ili mu se nije pridavao
isti znacaj. Zasto smo se, onda, odlucili da u ovoj doktorskoj disertaciji, pored savremenog
tumacenja, upravo analiziramo ideju javnog uma u ovom Sirem istorijskom kontekstu i iz ove,
mozemo reci, retroaktivne perspektive? Postoji nekoliko razloga koje bih na ovom mestu htela da

obrazlozim.

Prvo, javni um, iako deo Rolsove filozofske doktrine o politickom liberalizmu, kako je i
sam Rols konstatovao, uopsteno je karakteristican za demokratska drustva i ¢ini deo demokratske
kulture. Predstavnici teorije drustvenog ugovora stvaraju upravo u doba samog zac¢etka moderne
demokratije i liberalizma, te, stoga, prikaz njihovih filozofskih stanovista omogucuje nam uvid u
samu borbu za nastanak ideja o saglasnosti, slobodi i jednakosti, kao temeljima svake buduce
rasprave u pogledu demokratije i liberalizma, pa samim tim, moZemo re¢i, i ideje javnog uma.
Zbog toga, kao Sto smo kroz prethodna poglavlja nastojali da pokaZzemo, predstavnici teorije
drustvenog ugovora kroz svoja filozofska stanovista implicitno su se bavili mnogim aspektima
koje u sadaSnjosti mozemo upravo okarakterisati kao zahtevima javnog uma, a ti¢u se politickog

opravdanja, legitimnosti i javne politicke rasprave.

120



Drugo, iako ideja javnog uma seze sve do teorije drustvenog ugovora, Cini se da u
savremenoj literaturi ovaj istorijski aspekt ideje javnog uma do sada nije u dovoljnoj meri

razmatran.

Trece, smatram da je ova Sira istorijska analiza bila znacajna i za samo razumevanje
Rolsovog shvatanja ideje javnog uma. Usled toga, poslednje poglavlje ove disertacije bilo je
posveceno Rolsovom stanovistu, kao i drugim savremenim interpretacijama Rolsovog stanovista.
Odlucili smo se da jedan deo disertacije posvetimo savremenom shvatanju ideje javhog uma kako
bi ova studija dobila dvostruki smer analize. U jednom smislu, to bi omogucilo potpuniju sliku o
tome S$ta sve javni um, kao ideja, ili teorija, podrazumeva. U drugom smislu, bez ove $ire analize,
bili bismo onemoguéeni da temeljno razumemo i samog Rolsa, budué¢i da su mnogi aspekti
Rolsove filozofije inspirisani filozofijjom predstavnika teorije drustvenog ugovora, i na mnogim
mestima rolsovski tip opravdanja baziran je upravo na ovim doktrinama, posebno Kantovoj
filozofiji. Takode, kako smo pokazali, neke od implikacija koje su uocili predstavnici teorije
drustvenog ugovora, poput Hobsa, i1 dalje predstavljaju izazov za zagovornike ideje javnog uma, 1
u tom smislu do danasnjice predstavljaju ozbiljan prigovor stanovistu o javnom umu, u ¢emu se
dodatno pokazuje njihova aktuelna relevantnost. U nastavku ¢emo sumirati klju¢na zapazanja i

zakljucke iz prethodnih poglavlja.

Uvodno poglavlje bilo je posveteno nekim opstim odredenjima ideje javnog uma i
pretpostavkama na kojima se bazira. Nastojala sam da prikaZem koji su sve aspekti koji se ticu
politickog opravdanja, legitimiteta i, generalno, politickog liberalizma dovode u vezu sa idejom
javnog uma i zbog ¢ega su vazni za razmatranje. Pokazala sam da javni um predstavlja onu formu
rasudivanja koje se zasniva na razlozima koji mogu biti prihvaceni od strane svih gradana i ukazala

sam na to da javni um nastoji da pomiri neke, ponekad suprotstavljene pretpostavke o politickom

121



liberalizmu, a to su, kako je moguce da u drustvu koje svoje gradane tretira kao slobodne i jednake
individue, koje poseduju razlicite poglede na svet, uspostavimo neki vid politi¢kog ustrojstva koji,
u takvim okolnostima, moze biti prihvacen od strane svih. Uvodno poglavlje sadrzalo je i kratak
prikaz poredenja tradicionalnih i savremenih liberalnih teorija i nekih osnovnih razlika u njima,
kako bi postalo jasnije zbog Cega, u proucavanju ovih teorija, moramo zauzeti razliCite tacke
gledista kada prosudujemo o ideji javnog uma iz pojedinaénih perspektiva. Takode sam ukratko
ukazala na teme i pitanja koja ¢e biti predmet narednih poglavlja, a to su filozofske doktrine

predstavnika teorije drustvenog ugovora i Rolsovog stanovista u vezi sa idejom javnog uma.

U prvom poglavlju koje nosi naziv ,,Hobsova doktrina o javnom umu®, analizirala sam
Hobsovo shvatanje javnog uma kroz njegovo specificno tumacenje ljudskog ponasSanja,
drustvenog ugovora i prirode vlasti. Razilazenje misljenja ljudi u pogledu bazi¢nih politickih 1
etickih principa je teorijski razmotreno u Hobsovoj filozofiji, zbog toga Hobs potrebu za javnim
opravdanjem tumacio kao potrebu za druStvenom stabilno$¢u 1 pronalaskom jedinstvene istinite
koncepcije delanja koju svi racionalni pojedinci imaju razloge da jednostrano prihvate, $to ¢e biti
osnova za njegovo apsolutisticko shvatanje vlasti. Zakljucak ovog poglavlja glasio je da, u svetlu
Hobsove filozofije, ne postoji drugi na¢in da se prevazide jaz izmedu privatnog rasudivanja
gradana 1 javnog uma, osim ukoliko se gradani dobrovoljno ne odreknu sopstvenog privatnog
raudivanja 1 predaju ga u ruke suverena, koji ¢e onda kreirati i predstvljati javni um svih gradana.
U tom smislu, Hobsovo stanoviste, u svojoj sustini ne moze se okarakterisati kao liberalno, 1ako
nam daje znacajne uvide u teSkoce prevazilazenja privatnog rasudivanja i odnosa izmedu javnog

opravdanja i javne deliberacije.

Drugo poglavlje, pod nazivom ,,Rusoovo shvatanje opste volje kao put ka demokratskoj

interpetaciji javnog uma‘“, razmatralo je Rusoov doprinos formiranju ideje javnog uma,

122



prvenstveno kroz centralni pojam njegove politicke filozofije, opstu volju. Primetili smo da
Rusoova filozofija pravi jedan vazan korak u pravcu racionalne deliberacije, kao i da je njegov
znacajan doprinos razumevanju ideje javnog uma sadrzan u prepoznavanju veze izmedu samog
demokratskog procesa i dostizanja onoga §to bi predstavljalo opste dobro zajednice, time
postulirajuci neke od osnovnih principa na kojima se temelji liberalna politicka tradicija. Uprkos
tome $to pojedini autori smatraju da se Ruso ne moze smatrati pravim predstavnikom ideje javnog
uma, budu¢i da kod Rusoa znacajan udeo u politickom rasudivanju zauzimaju afekti, opsti
zakljuCak ovog poglavlja glasio je da mnogi aspekti Rusoove politicke filozofije, poput uvidanja
znacaja javne deliberativne procedure i shvatanja politicke autonomije, kao i interpretacije prema
kojoj kod Rusoa afekti sustinski imaju racionalni karakter, ¢ine Rusoov doprinos ideji javnog uma

nezanemarljivim.

U Tre¢em poglavlju, ,,Kant o javnoj upotrebi uma“ bavila sam se Kantovim razlikovanjem
javne i privatne upotrebe ume, koje, kako sam nastojala da pokazem, predstavlja jedan od najvecih
doprinosa razumevanju javnog uma u njenom savremenom kontekstu, prvenstveno zbog Kantovog
uvidanja da sloboda i autonomija predstavljaju temelje liberalne politicke zajednice i da svaki vid
autoriteta koji je na neki nacin nametnut gradanima, odnosno koji predstavlja heteronomiju, ne
moze biti legitiman. U tom smislu, za ideju javnog uma, zakljucili smo da su posebno znacajna
dva Kantova zapaZanja: Prvo, u pogledu Kantovog razlikovanja javne i privatne upotrebe uma,
Kant ukazuje na znacaj tolerancije, slobode 1 javnog preispitivanja i deliberacije u javnoj upotrebi
uma. Drugo, Kant je pokazao na koji na¢in je moguce ustanoviti politicke principe koji bi na neki
naéin mogli biti opravdani svim pripadnicima date zajednice, bez obzira na razlike medu njima.
Oba ova uvidanja predstavljaju vazne karakteristike ideje javnog uma. U isto vreme, istakli smo

znaCajne razlike izmedu Kantovog shvatanja javne upotrebe uma, i onoga $to u savremenoj

123



filozofiji podrazumevamo pod javnim umom. Te razlike, mada nepremostive, prvenstveno su
posledica razlicitih istorijskih epoha, kao i Kantovih specifi¢nih filozofskih pogleda i tumacenja

pojmova poput ,,javnosti, ,,uma“ i ,,autonomije*.

Cetvrto, i poslednje poglavlje ove disertacije, koje nosi naziv ,,Rolsovo stanoviste u vezi
sa idejom javnog uma“ posveceno je Rolsovoj filozofiji, i, generalno, savremenoj raspravi o ovoj
temi. Kao $to je reCeno, cilj je bio na ovaj na¢in obuhvatiti celokupni put razvoja ideje javnog uma
1 time ponuditi kompletnu uporednu analizu tradicionalnog i savremenog tumacenja. Rols je ideju
javnog uma u Politickom liberalizmu predstavio kao reSenje problema stabilnosti, uocen jos u
njegovim ranijim spisima. Sustina Rolsovog stanovis$ta izrazena je u stavu da je moguce izolovati
specificno politicke razloge i da, u situacijama kada raspravljamo o najvaznijim politickim
pitanjima, politicno opravdanje moramo zasnivati na razlozima koji nisu vezani ni za koju
pojedinac¢nu sveobuhvatnu doktrinu, odnosno nikakva li¢na uverenja o politici, moralu, religiji, ili
Sirim pogledima na svet. Ovo stanoviste, izmedu ostalog, doveo je u pitanje Gaus koji je predstavio
izazov, kako za Rolsa, tako i za celokupni liberalizam javnog uma, bazirajuéi svoju Kritiku na
Hobsovom stanovistu da je nemoguce izdvojiti grupu specificno politickih razloga, to jest da je
nemoguce u potpunosti se izolovati od privatnog rasudivanja. Kritiku smo prihvatili kao
plauzibilnu, medutim, nismo prihvatili da iz toga moraju slediti implikacije koje je Hobs
anticipirao, da je jedini nacin da se ovakav izazov prevazide postaviti nepristrasnog sudiju koji ¢e
u ime svih doneti konac¢ne presude u pogledu ovih pitanja. U tom cilju nastojali smo da pokazemo
kako Rols ne predstavlja svoju doktrinu kao idealisticnu, odnosno da ne zaobilazi, niti negira
postojanje konflikta nastalog kao posledica privatnog rasudivanja, ili mogucnosti neslaganja kao

posledice postojanja razloZznih sveobuhvatnih doktrina. Nastojali smo, nasuprot tome, da Rolsovo

124



stanoviste odbranimo pozivajué¢i se na normativnu dimenziju znacaja koncipiranja politicke

koncepcije pravde na nacelima javnog uma.

Poslednji deo disertacije bio je posvecen razmatranjima u pogledu pitanja da li ideja javnog
uma predstavlja koherentno stanoviste. Moj stav glasio je da javni um predstalja koherentno
stanoviste koje, uprkos kritikama, moze da predstavlja osnovni konstituent i normativno nacelo
svake istinske demokratske i liberalne politicke teorije, ali i da je nuzno u odredenoj meri odbaciti

njegova tradicionalna tumacenja.

125



Literatura

Berlin, Isaija (1992), Cetiri ogleda o slobodi, Beograd: Filip Visnji¢.
Berlin, Isaija (2012), Koreni Romantizma, Beograd: Sluzbeni glasnik.

Bertram, Christopher (2004), Rousseau and the Social Contract, London and New York:

Routledge.

Bertram, Christopher (2012), ,Rousseau’s Legacy in Two Conceptions of the

General Will: Democratic and Transcendent®, The Review of Politics, vol 74, str: 403-419.

Bertram, Christopher (2018), ,,Rousseau on Public Reason®, u: Public Reason in Political
Philosophy, (ed.) Piers Norris Turner and Gerald Gaus, London and New York: Routledge, str:
248-263.

Chambers, Simone (2009), “Who Shall Judge? Hobbes, Locke, and Kant on the Construction of
Public Reason,” Ethics & Global Politics, Vol. 2, No. 4, pp. 349-368.

Clements, Paul, Hauptmann, Emily (2022), “The Reasonable and the Rational Capacities in
Political Analysis”, Politics & Society, Vol 30, br 1, str: 85-111.

Dagger, Richard (1981), ,,Understanding the General Will“, The Western Political Quarterly, Vol
34, No. 3, str: 359-371.

Deligiorgi, Katerina (2002), ,,Universalisability, Publicity, and Communication: Kant’s

Conception of Reason*, European Journal of Philosophy, Vol. 10 (2), str: 143-159.
Dent, Nicholas (2005), Rousseau, London and New York: Routledge.

Dietrich, Franz i Spiekermann, Kai (2013), ,,Epistemic Democracy With Defensible Premises®,
Economics and Philosophy, Vol. 29, str: 87-120.

Dworkin, Ronald (1975), ,,The Original Position*, u Daniels Norman (prir.), Reading Rawls, New
York: Basic books, str. 16-52.

Estlund, David (1997), ,,Beyond Fairness and Deliberation: The Epistemic Dimension of
Democratic Authority* u Deliberative democracy, J. Bohman i W. Rehg (prir.), The MIT Press:
Cambridge, Massachusetts, London,. str. 173-205.

126



Freeman, Samuel (2007), Justice and the Social Contract: Essays on Rawlsian Political

Philosophy, Oxford: Oxford University Press.

Gaus, Gerald (2003), Contemporary Theories of Liberalism: Public Reason as a Post-

Enlightenment Project, London: Sage Publications.

Gaus, Gerald (2011), The order of Public Reason: A theory of Freedom and Morality in Diverse
and Bounded World, New York: Cambridge University Press.

Gaus, Gerald (2012), “Hobbes’s Challenge to Public Reason Liberalism,” u S. A. Lloyd (prir),
Hobbes Today: Insights for the 21% Century, Cambridge: Cambridge University Press, 155-177.

Gauthier, David (1995), ,,Public Reason*, Social Philosophy and Policy 12 (1), str: 19-42.

Grofman, Bernard i Feld, Scott L. (1988), ,,Rousseau's General Will: A Condorcetian Perspective®,
The American Political Science Review, Vol. 82, br. 2, str: 567-576.

Hobs, Tomas (2011), Levijatan ili materija, oblik i viast drzave crkvene i gradanske, Beograd:

Pravni fakultet.

Ivison, Duncan (1997), “The Secret History of Public Reason: Hobbes to Rawls,” History of
Political Thought Vol. 18, br. 1, str: 126-147.

James, David (2011), ,,Rousseau on needs, language and pity: The limits of *Public reason’*,

European Journal of Political Theory 10 (3), str. 372-393.

Jones, W. T. (1987) “Rousseau’s General Will and the Problem of Consent”, Journal of the History
of Philosophy, vol. 25, pp. 105-30

Kant, Imanuel (1936), Vecni mir, Sarajevo: Pregled.
Kant, Imanuel (1974), Um i sloboda, Beograd: Ideje.
Kant, Imanuel (1990), Kritika cistoga uma, Beograd: Beogradski izdavacko-graficki zavod.

Kant, Imanuel (1993), Metafizika morala, Novi Sad: Izdavacka Knjizarnica Zorana Stojanovica

Sremski Karlovci.

Koukouzelis, Kostas (2009), ,,Rawls and Kant on the Public Use of Reason®, Philosophy and
Social Criticism, Vol. 35, br. 7, str: 841-868.

127



Larmore, Charles (1999), ,,The Moral Basis of Political Liberalism”, The Journal of Philosophy,
Vol 96, br. 12, str: 599-625.

Lloyd, S. A. (2018), “Public Reason in Hobbes” u: Public Reason in Political Philosophy, (ed.)
Piers Norris Turner and Gerald Gaus, London and New York: Routledge, str: 84-107.

McMahon, Christopher (2013), “Rawls, Reciprocity and the Barely Reasonable”, Utilitas, Vol 26,
br. 1, str: 1-22.

Mladenovi¢, Ivan (2019), Javni um i deliberativna demokratija, Beograd: Institut za filozofiju i

drustvenu teoriju.

Musial, Aleksandra (2018), ,,Common Concepts of Immanuel Kant’s The Perpetual Peace and the
Charter of United nations®, Studies in Global Ethics and Global Communication, Vol. 10, str: 47-
55.

Neufeld, Blain (2022), Public reason and Political Autonomy, New York i London: Routledge.
Neuhouser, Frederick (2008), Rousseau’s Theodicy of Self-Love, Oxford: Oxford University Press.

Nnodim, Paul (2004),“ Public Reason as a Form of Normative and Political Justification: A Study
on Rawls’s Idea of Public Reason and Kant’s Notion of the Use of Public Reason in What is

Enlightenment?”, South African Journal of Philosophy, Vol 23. Br 2, str: 148-157.

O’Neill, Onora (1989), Constructions of Reason: Explorations of Kant’s Practical Philosophy,
Cambridge: Cambridge University Press.

O’Neill, Onora (1997), “Political Liberalism and Public Reason: A Critical Notice of John Rawls,
Political Liberalism”, The Philosophical Review, Vol 106, br 3, str: 411-428.

Postema Gerard J. (1995), “Public Practical Reason: An Archeology”, Social Philosophy and
Policy 12, 43-86.

Quong, Jonathan (2014), ,,On the Idea of Public Reason*, u Jon Mandle and David A. Reidy (prir.).
A Companion to Rawls, Hoboken: John Wiley & Sons, Inc.

128



Quong, Jonathan (2022), "Public Reason™, The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Edward N.
Zalta (ed.), dostupno na: <https://plato.stanford.edu/archives/sum2022/entries/public-reason/>
(pristupljeno: 13.03.2025.).

Rawls, John (1997), ,,The Idea of Public Reason Revisited ,The University of Chicago Law
Review, Vol. 64, br. 3, str: 765-807.

Reidy, David A. (2000), ,,Rawls’s Wide View of Public Reason: Not Wide Enough*, Res Publica
Vol. 6, br 8, str: 49-72.

Ridge, Michael (1998) “Hobbesian Public Reason,” Ethics, vol. 108, 538-568.

Ripstein, Arthur (2006), ,,Private Order and Public Justice®, Virginia Law Review, Vol. 92, br. 7,
str: 1391-1438.

Ripstein, Arthur (2009), Force and Freedom: Kant’s legal and Political Philosophy, Cambridge,
Massachusetts — London, England: Harvard University Press.

Rols, Dzon (1998), Politicki Liberalizam, Beograd: Filip Visnjic.
Rols, DZon (1998), Teorija Pravde, Podgorica: CID.

Rousseau, Jean-Jacques (2018) , ,,A Discourse on Political Economy*, u: Public Reason in
Political Philosophy, (ed.) Piers Norris Turner and Gerald Gaus, London and New York:
Routledge, str: 184-200.

Ruso, Zan Zak (1949), Drustveni ugovor, Beograd: Prosveta.
Ruso, Zan Zak (1949), O poreklu i osnovima nejednakosti medu ljudima, Beograd: Prosveta.

Sensen, Oliver (2018), “Kant on Public Reason”, u: Public Reason in Political Philosophy, (ed.)
Piers Norris Turner and Gerald Gaus, London and New York: Routledge, str: 282-299

Shklar, Judith N. (1969), 4 Study of Rousseau’s Social Theory, Cambridge: Cambridge University

Press.

Stupar, Milorad (2014), Filozofija politike: anticko i moderno shvatanje politicke zajednice,
Beograd: Filozofski fakultet Univerziteta u Beogradu.

129



Stupar, Milorad (2015), Savremene teorije pravde, Beograd: Filozofski fakultet Univerziteta u

Beogradu.

Weinstock, Daniel M. (1996), ,,Natural Law and Public Reason in Kant’s Political Philosophy*,
Canadian Journal of Philosophy, Vol. 26, Br. 3, str: 389-411.

130



Biografija autora:

Dejana Glisi¢ rodena je 18. februara 1992. godine u Beogradu. Osnovne akademske studije, u
periodu od 2011. do 2016. godine, zavrsila je na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Beogradu,
smer filozofija. Diplomirala je kod mentora profesora dr Ivana Mladenovica, na temu O razlici
izmedu negativnog i pozitivnog shvatanja slobode. Prose¢na ocena tokom osnovnih studija bila je
9,37. Tokom osnovnih studija obavljala je funkciju studenta-prodekana. Master studije takode je
zavrsila na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Beogradu, na katedri za filozofiju kod mentora
profesora dr Ivana Mladenovi¢a. Master studije upisala je 2016. a zavrSila 2017. godine. Tema
master rada glasila je Znacaj slobode u kontekstu savremene filozofije politike. Master akademske
studije zavrSila je sa prose¢nom ocenom 10,00. Doktorske studije upisala je 2017. godine. U
periodu od 2018. do 2022. godine angazovana je kao stipendista Ministarstva prosvete, nauke i
tehnoloSkog razvoja Republike Srbije, u okviru projekta Dinamicki sistemi u prirodi i drustvu:
filozofski i empirijski aspekti, instituta za filozofiju Filozofskog fakulteta u Beogradu. Od 2018.
godine angazovana je u nastavi na Filozofskom fakultetu u Beogradu, u vidu odrzavanja vezbi iz
predmeta Filozofija politike, a od 2024. i na predmetu Uvod u filozofiju politike. Od 2022. godine
zaposlena je na Institutu za filozofiju Filozofskog fakulteta Univerziteta u Beogradu kao
istraziva¢-saradnik. Ucestvovala je u seminarima Instituta za filozofiju, seminaru Moralna
odgovornost i problemi savremenog drustva, realizaciji razliCitih aktivnosti promocije fakulteta, 1

objavila je nekoliko radova u nau¢nom ¢asopisu Theoria.

131



O6pasau 5.

UsjaBa o ayTopcTBY

Nme u npesnme aytopa __ [ejaHa Mnmwuh

bpoj nHaekca 0P 17-7

UsjaBmwyjem
[a je JOKTOpCKa aucepTaumja nos Hac1oBOM

Naeja jaBHOT yma y UCTOPUjU MOAUTUYKE MUC/IU U POJICOBOM NOJIMTUYKOM nbepanmsmy

® pPEe3ynTaT CONCTBEHOTI UCTPaXXNUBAYKOT paaa;

e 1a AucepTaumja y LENIMHU HU Y AeN0BMMA HUje Buia npedsioxeHa 3a CTUlarbe gpyre avnjaome
npema CTyAMjCKUM NPorpammuma Apyrmx BUCOKOLIKOICKMX YCTaHOBA;

® [1a Cy pe3y/nTaTh KOPEKTHO HaBeaeHU U

® [a HMCaM KpLUMO/Na ayTopcKa NpaBa U KOPUCTMO/Na UHTENEKTYaNHY CBOjUHY APYrUX AnLa.

Motnuc aytopa

Y beorpagy, 11.04.2025.




O6paszay 6.

M3jaBa 0 UICTOBETHOCTM LUTaMMNaHe U eNeKTPOHCKe Bep3uje AOKTOPCKOr paaa

Mme n npesmme aytopa [ejana FTumwunh

bpoj nHaekca 0 17-07

CTyamjckm nporpam dnnosooduja

Hacnos paga Waeja jaBHOr yma y UCTOPUjU NOSIUTUUKE MUCAU U PONCOBOM NOANTUYKOM INbepannsmy

MeHTop npod. ap UeaH MnageHosuh

M3jaB/byjem Aa je wWTamnaHa Bep3nja MOT AOKTOPCKOr paja MCTOBETHA E/1IEKTPOHCKO] BEP3NjU KOjy Cam
npeaao/na paau noxparbeHa y AurutanHom penosutopujymy YHusepsuteta y beorpagy.

[o3Bos/baBam aa ce o6jaBe MOju IMYHM NOAALM Be3aHM 3a AobuWjatbe akageMCKOr Ha3nBa A0KTOpa Hayka,
Kao LUTO Cy MMe 1 Npe3nme, roamHa u mecto poherba 1 gatym ogbpaHe paaa.

OBM IMYHM NOAALM MOTY Ce 06jaBUTM Ha MPEXKHUM CTPaHULAMA AUrMTanHe bMbnmoTeke, y eNeKTPOHCKOM
KaTanory u y nybnaukaumjama YHusepsuteta y beorpagay.

MoTtnuc aytopa

Y beorpagy, 11.04.2025.




O6pazay 7.
MUsjaBa o kopuwherwy

Osnawhyjem YHuBep3uTeTcky 6Mbnmoteky ,CBeto3ap MapKosuh” ga y OurutanHu penosvTopujym
YHuBep3uTeTa y beorpaay yHece Mojy AOKTOPCKY AMcepTaLmnjy Nog Hac/loBOM.

Naeja jaBHOT yma y UCTOPUjU NOAUTUYKE MUCAN U PONCOBOM NOANTUYKOM Nnbepannsmy

KOja je Mmoje ayTOpCKo aeno.

[ucepTaumjy ca CBUM Npuao3Mma npenao/na cam y enekTpoHCKOM ¢opmaTy MorogHom 3a TpajHo
apxvBuparbe.

Mojy AOKTOPCKY AucepTaumjy noxpareHy y AurntanHom penosntopujymy YHuBepsuTeTta y beorpaay u
OOCTYMHY Y OTBOPEHOM NMPUCTYNy MOTy [1a KOpUCTe CBM KOju NowTyjy oapeabde cagprkaHe y ogabpaHom
Tmny ivueHue KpeaTtmnsHe 3ajeaHuue (Creative Commons) 3a Kojy cam ce ogjyumo/na.

1. AytopcTeo (CC BY)

2. AytopcTtBo — HekomepumjanHo (CC BY-NC)

3. AyTopcTBO — HEKOMepLUMjanHo — 6e3 npepaaa (CC BY-NC-ND)

@ AyTOPCTBO — HEKOMEPLMja/THO — AeUTU nod Uctum ycnosmma (CC BY-NC-SA)
5. AytopctBo — 6e3 npepaga (CC BY-ND)

6. AyTOpCTBO — AennTn nog nctum ycnosuma (CC BY-SA)

(Monnmo pa 3a0KpyuTe camo jegHy of, WecT NoHyhHeHUxX AnueHUM.
KpaTak onuc INLEHLM je cacTaBHU Ae0 OBE U3jaBe).

Motnuc aytopa

Y beorpagy, 11.04.2025.




1. AytopcTtBo. [lo3BO/baBaTe YMHOXKaBake, AUCTPUOYLMjY 1 jaBHO caomnwTaBare Aena, U npepase, ako
ce HaBefe MMe ayTopa Ha HauyuMH ogpeheH of cTpaHe ayTopa MAM AaBaoua AUUEHLE, Yak U Y
KomepumnjanHe cepxe. OBo je HajcnoboaHMja o4 CBUX TNLLEHLMN.

2. AyTopcTBO — HeKomepuMjanHo. [lo3Bos/baBaTe YMHOMXKaBarbe, ANCTPMOYLM)y U jaBHO caomnwiTaBake
[ena, unpepage, ako ce HaBee MMe ayTopa Ha HauymH oapeheH of cTpaHe ayTopa Uan AaBaoLa IMLEHLE.
OBa nnueHLa He A,03BO/baBa KOMepLMjanHy ynotpeby aena.

3. AyTopcTBO — HEeKoMepuMjanHo — 6e3 npepaga. [lo3Bo/baBaTe YMHOXKaBarbe, AUCTPUBYLMjY U jaBHO
caonwTaBatbe gena, bes npomeHa, npeobarkoBara UM ynotpebe genay CBOM Aesy, ako ce HaBeae MMme
ayTopa Ha HauuH ogpeheH of cTpaHe ayTopa uMaAM fdasaoua auueHue. OBa AMUEHLA He [03BO/baBa
KomepLuujanHy ynotpeby gena. Y ogHocy Ha cBe OcTane JMUEHLE, OBOM JIMLEHLIOM Ce OrpaHu4yaBa
Hajsehn 0bum npaBa Kopuwhema gena.

4. AYTOpCTBO — HEKOMepuMjanHO — Ae/IUTU noj, UCTUM ycnoBuma. [l03BO/baBaTe YMHOMKaBakbe,
ANUCTPMBYLMjY M jaBHO caonLwiTaBakbe ena, U Npepase, ako ce HaBede MMme ayTopa Ha HauuH ogpeheH of
CTpaHe ayTopa WAWM [aBaoua /IMUEHLIE M aKo ce npepaja AucTpubyupa nog UCTOM WMAM CANYHOM
nueHuom. OBa IMLEHLA He 403B0O/baBa KOMepLMjanHy ynotpeby aena v npepasa.

5. AytopcTBo — 6e3 npepaga. [JJo3Bo/baBaTe YMHOMaBakbe, ANCTPUBYLMjy U jaBHO caonwuTaBakbe Aena,
6e3 npomeHa, npeobanKkosarba Uan ynotpebe aena y CBOM fenly, ako ce HaBeJe MMme ayTopa Ha HauuH
oapeheH of cTpaHe ayTopa uam Aasaoua avueHue. OBa MUeHLa [03B0/baBa KOMEpPLUMjaaHy ynoTpeby
nena.

6. AyTOpCTBO — AenuTu noa UCTUM ycnoBuma. [lo3BorbaBaTe yMHOXaBake, AUCTPUMOyLmnjy 1
jaBHO caonwiTaBawe gena, u npepage, ako ce HaBeae MMe ayTopa Ha HaumH ogpeheH o cTpaHe
aytopa unuM gaBaoua NUUEHLE M ako ce npepaga auctpubympa nog UCTOM UMM CIMYHOM
nnueHuomMm. OBa nuueHua fo3BorbaBa KomepuwujanHy ynotpeby gena v npepaga. CnuynHa je
cobTBEPCKMM NULIEHLLIaMa, OJHOCHO NMLIEHLIaMa OTBOPEHOT Koaa.



