KOLNER
ZEITSCHRI
FUR SOZIOLOGIE

SOZIALPSYCHOLOGIE

Band 3. 1950/51

Reprint
SCHMIDT PERIODICALS GMBH
D-8201 Bad Feilnbach 2/W.-Germany
1989




44 Literaturbesprechungen

keiten gemeinsam durchgesprochen. Auf
diese Weise war man bemiiht, die Gleich-
artigkeit in der Behandlung aller Einzel-
fille sicherzustellen, Im  Zweifelsfalle
wurde dann tiber die Dubiosa in der Dis.
kussion nach einer klaren Entscheidung ge-
sucht. Fiir jeden Einzelnen wurde dann
eine Karte angelegt, auf der Name, Be-
ruf oder Titigkeit, wie auch Herkunft und
Titigkeit des Vaters eingetragen wurde.
Auflerdem wurde die riumliche Vertei-
lung untersucht, nach der Unterscheidung
zwn;chcn Heimatstadt, Provinz und Land-
bezirken (also nicht nach einzelnen Seid-
ten oder ecinzelnen Vcrwaltungsbczirkcn).
Die Zusammenfassungen in dem Ta-
bellenband ordnen das Gesamtmaterial
10 Gruppen fiir jeweils 25 Jahre, so daf§
'M ganzen 16 Viertel-Jahchunderte unter.
sucht werden konneen, Besondere Schwie-
ngkcltcp erwuchsen aus der Notwendig.
eit, die vier Jahrhunderce in sinnvolle
Perioden einzuteilen,
. Auch die soziale Einordnung der Intel-
ligenz ist nach einer sorgfiltigen Uber-
lefung festpelegt worden, wonach sieben
ssen 5o bestimme wurden, dafl die
L'Jntcrsdweg_dpng von stidtischer und lind.
icher Bctangung und das soziale Niveau
c{kcnnbar werden.  Schlieflich sind auch
dle\,Fraan dabei beriicksichtigt worden,
erar&r: dxc&cr} Voraussetzyngcn ausgehend,
et Geiger dann in - dep Tweits
I*iallftc des Budl;cs auf Grund von 49 T;r}
. om was Gber soziale §
"rus"fltlldls_.Hcrkt;(n& der sc[hcilil;;lfzgisc;z:
Atte Vanemarks 7y erm; i
bei d!c Auslinder yng dcrmi'\t(ticc]ln !:;1' e
nad lissige wurden, 12 bis 50 o;"dt ver-
telhgen; Stammen aus dieser Ko e o
der Wirtschafe berwiegen die Ir)usc. "
te Personen

mit stidtischer . ]
biuerliches Hcrk:ri‘cr:f(unft Welt jene mije |

as Volumen de i

t Intelligen i
aus den Untersudiun e, s sich
Ie erste Hilfto der

bleiben Regeniiber  dopm Bevolke

e In sein d o e
s em  deye
l?_esondcn betonte Erschcimmg sr:::‘ci::

und Literaturnotizen [94

der Renaissance die Vorausseszungen fijr
persdnliche Leistungen mit der Reprisen-
tativkultur gegeben waren. Die bis dahin
mehr  oder weniger beherrschende an.
onyme Volkskultur boe naturgemif keinen
Anlafl und keine Maglichkeit zu frej-
schopferischer Leistung.
Die  Bedeutung cfieser Untersuchung
iber die Intelligenz in Dinemark liegt
allgemein darin, daf} hier ein Beispiel ge-
geben wird, wie man die Wirkung und
den Umfang der Intelligenz  feststellen
kann, und positiv ergibt sich dabei, daft
von ciner guten Vortberlegung aus auch
die quantitative Methode in der Lage ist,
kultursoziologisch so  wichtige Fragen
empirisch zu kliren.
Wilhelm Brepohl

Alfred  Pose, Philosophie du  Pouvoir.
Paris 1948, Presses Universitaires de
France, p. 305,

Jules Monnerot, Sociologie du Commu-
msme. Paris 1949, Gallimard, p. 510.

Jean-jacques Chevallier, Les Grandes
Qeuvres Politiques. Paris 1949, Armand
Colin, p. 406.

Wir haben schon an dieser Stelle (KZfS,
[, 3,S. 110 ff.) darauf hingewiesen, wic
um die Mitte unseres Jahrhunderts, upd
darin dem vorigen nicht unihalich, sich
allenthalben reges Interesse fiir die ‘fo-
lmsch-soziologischc Problematik ankiindet:
Wir erleben seit dem Ende des zwei-
ten Wcltkricgcs in' Frankreich und Italien.
in den Vereinigten Staaten und in dc_r
Schweiz reiche Ernten an Resultaten poli-
uscien und sozialen Meditierens, For-
shens und Lehrens. Es beteiligen §|ch
daran Wirtschaftswissenschafter, Spezial-
Soziologen, Historiker, Statistiker un_d
selbstredend auch die Vertreter der Poli-
tical Science. Fs griffen aber auch zur
Feder ,reine* Philosophen und Literaten
("Qm Thomisten Jean Maritain bis zum
Exx;tenzialistcn J. P. Sartre, um neut
rOlltisch-philosophischc Einsichten und Er-
euchtungen 2y verkiinden bzw. alte um-
zuformen oder neu zy schleifen. o

Diesmal registricren wir noch cinige €in-
schliigipe Werke franzosischer  Autoret

95| Literaturbesprechungen und Literaturnotizen Ys

welche u. E. die Aufmerksamkeit des So-
ziologen verdienen, wiewohl sie — mit
Ausnahme Monnerots — nicht aus sozio-
logischer Feder kommen. Auch auf dem
Gebiete der Politischen Soziologie voll-
zieht sich nimlich immer enger konvergie-
rende Mitarbeit der Vertreter aller Wis-
senschaften vom sozialen Leben des Men-
schen,

Aljred Pose, wohlbekannt als Geldtheo-
retiker (Verfasser des kleinen Buches De
la Théorie Monétaire 4 la Théorie Econo-

mique, 1930 und des groflen Werkes La

Monnaic et ses Institutions, 2 vol. 1942)
ergab sich, wie er im Vorwort seiner Phi-
losophic der Macht berichter, nach den
dunklen Tagen der Niederlage Frank-
reichs 1940 dem Nachsinnen tber die Ur-
sachen des Niederganges und des blitz-
artigen  militirischen  Zusammenbruches
scines Vaterlandes. Lag die Ubermache
Deutschlands in seiner diktatorischen Zu-
sammenballung  der Kraft? Kam die
Schwiiche Frankreichs von seinen dauern-
den demokratischen Parteifehden und von
seiner Meinungszersplicterung? Aber den-
noch wurden siegreich die Demokratien, die
zeitweilig ihren Freiheiten entsagten, und
unterlagen die zwei machevollen Dikeato-
ren. Also kam Pose zu der »tausendjihri-
gen Antinomie der Freiheit des Individu-
ums und der Stirke und Geschlossenheit der
Gruppe. Die Problematik der politischen
Madht an sich dringte sich dem denkenden
Zeitgenossen Hitlers und Mussolinis auf,
der staatlichen Macht, wie sie sich in der
geschichtlichen Erfahrung von der sakralen
zur rationalen und von dieser zur neu-
mythologischen Auffassung wandelnd rea-
listerr. Von den gottlichen und fiir Gorter
gehaltenen ,Sthnen des Himmels®, ,des
Zeus* iiber die antiken K&nige als Hohe-
Priester der Stadtstaaten (im Sinne Fustle
de Coulanges), iiber die Caesares divi zu
en ,Gesalbeen“ von Gottes Gnaden. . .;
aber schon Tertullian bemiihte sich, den
orn dicser ,Gétter® gegen dic christlichen
Neuglauber, welche auf Erden keinem
Menschen gstcliches Wesen zubilligen
kpnntcn, dadurch zu besinftigen, dafl er
sic als ,erste nach dem Gotte® als diejeni-
ken, die niemanden auller dem Gott tiber
sich haben“ " verehren hieft — bis in der

Lehreder grofien Pipste die weltliche Mache
der geistigen der Una sancta unterworfen
wurde. Omnis potestas a Deo des heil.
Paulus crhielt beim Aquinaten seine nivel-
lierende  Interpretation:  dic  staatliche
Mache Bestandteil der goetlichen Weltord-
nung, gleich allem Menschlichen und Na-
tirlichen auf Erden. Ewige Gottesgebote
beschrinken die Macht der Héchsten unter
den Menschen. Nur solange diese dem Ver-
treter des Allmicheigen auf Erden folgen,
nur so lange schiitze dieser thre Mache-
anspriiche gegeniiber den Untertanen. Zu
gewissen Zeiten des Mittelalters galt selbst
das Gottesgnadentum als ketzerische Lehre.
Der Primat des himmlischen Schwertes
wurde zur Grundlage der Monarchien im
westlich-christlichen Mittelalcer.

Der Aufstand der , Vernunft* im Men-
schen stoft diese Ordnung um, ohne eine
andere an ihre Stelle gleichwertig und
gleichwirksam setzen zu kénnen. Denn die
Vernunft erweist sich als zu schmal und
briichig im menschlichen Kosmos, um die
Freiheit des Individuums in einer dau-
ernd gerechten Ordnung zu sichern. Die
himmlischen Glaubenssymbole entleerten
sich mic derZeit ihrer Wirkungskrafr, aber
erschienen trotzdem untragbar dem auf-
begehrenden und ,aufgeklirten® Indivi-
duum, das sich in besonders ausgeprigten
Einzelfillen oder in  hochgetriebenen
Rauschsituationen auf den leergewordenen
Gotterthron zu setzen niche scheute. Der
Mensch als solcher wurde gottlichen We-
sens erklirt, seine Freiheit von sozialen
Bindungen als hochstes sittliches Gebot
verkiindet. In die Romantik des verabso-
lutierten  Individualismus eines Pierre
Leroux miindeten die Lehren der fran-
z6sischen  Aufklirungsphilosophic  des
XVIIL. Jahrhunderts, bei der Generation,
welche die Greuel der Groflen Revolution
und die Blutopfer der ,ideologischen®
Kriege des Kaisers der Franzosen nicht aus
eigener Anschauung kannte.

Die Philosophie der Macht von Pose
behandelt thr Thema in zwei Teilen: auf
rund 120 Seiten entfaltet er seine |, theore-
tischen Ansichten und Einsichten iiber
die Rolle der Macht in der Gesellschaft,
die Mission der Gerechtigkeit der Macht,
die Macht als Organ der Gemeinschaft




e T

96 Literaturbesprechungen und Literaturnotizen (96

(Cité) und die Bezichungen des Individu-
ums zur Macht (wobei der Ausgang der
diesbeziiglichen ,Konsiderationen® ~ von
der Tatsache genommen wird, daR die
ch.ristlichc Lehre die menschliche Person
mit ihrer sittlichen Verantwortung  als
einen der hichsten Werte aufstellte und
somit die politische Aufgabe der Verkniip-
fung'dcr. Ordnung und Sicherung der Ge-
rechtigkeit im Gemeinwesen mic der Frei-
heit und Wiirde des Menschen aufgegeben
wurde). Die zentrale Problematik™ der
Ordnung und der Machtbetitigung in ihr
liegt in der Dynamik der inneren Antino-
mie des Individuums — nachdem es ein-
mal aus den Urzustinden der absoluten’
Sippen- und Stammesgemeinschaften her-
lvorgcgangcn — nach Gerechrigkeir ver-
angend, welche eine starke Macht des Ge-
n.xfcm\fescps voraussetzt, aber  zugleich
;.;xucrsuchtliz seine. vermeintliche Frejheiy
Gutct,_ welche s durch searke Macht des
emeinwesens stindig bedroht findet

Im zweiten Tejl des Buches — ;'und
i Scxtc_n umfassend — schildery P

i¢ geschichtlichen Erscheinungsf nd
-Inhalte der franz6sisd:]¢r:1gs omlj'cr'1 c‘}:nd

20: olitis

Macht. von dem geheiligten Kb'n!l?gtum dir:

Demokratie der

Besonderheiten wesentli
. r wesentlich )y
sg&p.dé(fcrcnzxe_ft: Es is i olo-

g:};cm’i perbinder. ewegt i
scincgc;:}t]:?:nc‘i{/un]f e G. Fe%’t?:tl)dlmli)t.
oo le er ;

nvisibles de |, . §uvoir, Leg Génies

ité (Par;
Srsetzung Mache, (n;:s oy Jeutsche

solche in historischer Schay un .
menologisch abstrake. nd Phacno
Im Schlufkapitel ~seines lesenswerten
Buches, betitelt La crise de Ia démocratie
d’Occident, fafle P. in eher  kritischer
Wendung seine Einsicht in die »mora-
lischen®, " gefiihls- und leidenschaftsm3fi.
gen, Grundlagen der Beziehung freies In-
dividuum und staatliche Machy zusam-
men. In Anlchnung an Renan (Réforme
Intcllectucllg et Morale, 1869) erspart er
dc'r franzsischen »s0zialen“ Demokratic
keinen der Vorwiirfe und kein Schuldig-
sprechen an der endlichen Zersetzung der
Staatsmacht, weist aber auch im gleichen
Zuge auf das Verderben hin, in das Preu-
Ben-Deutschland  durch den  maflosen
Hochmut und Uberhebung (man kénnte
auch kurz GroBenwahn sagen) seiner Fith-
fung geraten ist. Der gottgewordene Staat
der Deutschen stiirzte ebenso in seiner
grundlosen Selbstiiberhebung, wie sich die
loff rational begriindete Staatsmacht der
Is zur Anarchie fretheitssiichtigen fran-
zsischen  individualistischen Demokratic
als wirkungslos, ja morsch erwies. Den
Auswgg aus diesem Dilemma sieht audh
P., wie schon so manche vor ithm, in der
Ums_trukturicrung der westlichen Demo-
ratie: neben dem individualistisch-ratio-
nalistischen Elemente soll auch das im
[rieb- und Gefiihlsleben eingebettete Irra-
tional-Ehrfiirchtige in den Fundamenten
er Staatsordnung zur Wirksamkeit er-
veckt werden, Neben der Zahl der Vielen,
der Masse, sollte dieQualitic der Wenigen,
der taesichlichen Eliten, aktiviert werden.
Ein Senat der Besten (P.nennt ihn Collége)
s?“‘f’ als Korrektiv des Parlamentes funk-
tionteren. Pose bleibt uns schuldig zv
538en, wer bei der heutigen Qualitit der
¢magogischen Volksvertretungen  dieses
sorrektiv einbaven oder einsetzen 50“.“
(ist am Ende | der General® als Erlgser in
Rbcserve? P. lehnt thn zwar ausdriicklich
ab ..

Am Schlusse des Werkes spiiren wir s0
¢tWas wie Unbefriedigtheit; denn P. hat
trotz aller Belesenheic und klarsehenden

ntersuchens  der  konstitutionellen  Ge-
brcssc der Demokratie wie auch des Tota-
arismus keine andere Auswegsmoglid-
et gefunden als die Anrufung des Lin-

97| Litcraturbesprechungen und Literaturnotizen 97

sichtsvermogens des Menschen und der
Selbstbescheidung, die uns das Medicieren
iiber uns und iber das Los der Menschheit
bringen kdnne. Nun sind aber die homines
politici und die von ihnen ,manipulier-
ten  Massenmenschen allerbesten  Falles
nur in den Zwangsruhepausen der Macht-
losigkeit, zumeist in den Perioden dikeato-
rischer , Windstillen, — Pascal- Jiinger . .
Jules Monnerot ist der Soziologenwelt
bekannt geworden durch ein Bindchen, er-
schienen bei Gallimard 1946, mit der etwas
steifen polemischen Beschriftung ,Les faits
soctaux ne sont pas des choses., Absage an
die Durkheimschule und — was heute in
Frankreich besonders auffallen kénnte —
ganz der deutschen sozialen Gedanken-
welt, insbesondere der phaenomenologi-
schen-existenzialistischen, verhatter. Die
drei Grundkategorien seiner verstehenden
Soziologie heiflen: ,La Gemeinschaft”
(=appartenance), ,LaGesellschaft* (=10-
ciété contractuelle explicite ou implicite)
und ,LeBund* (=alliance et communion).
Toennies, Max Weber, Schmalenbach sind
seine Lehrmeister (zitierr werden auch
Marx, Schurtz — ,, Altersklassen und Min-
nerbiinde” — Michels, Lowith u. a.). Von
den Philosophen iibten Husserl, Heideg-
ger, Jaspers den gréften Einflufl aus. Die
Beziechungslehre ist auch nichc ganz spur-
los an M. vorbeigegangen: ,Les affirma-
tions les plus élémentaires que sous-entend
Pexistence scule de la sociologic sont: il y
a des individus, il y a entre ces individus
des phénoménes d’attraction, de répulsion
ou d’indifférence, d’interattraction, d’in-
terrépulsion et d'indifférence réciproque”
(S. 115). Monneroc ist zwar als Soziologe
auch ,gegenwartswissenschafclich® orien-
ttert — das gehdre ja auch zum ,existen-
zialistischen“ Modebetrieb — und bekennt
sich ausdriicklich zum Pluralismus des Ver-
fahrens, aber trotzdem kennt er nur eine
begrenzte Anzahl von Grundkategorien,
rebt konstante Erscheinungsformen so sehr
als wesentlich fiir das Soziale hervor, dafl
er auch in der Tierwelt elementarste So-
zialprozesse und Bezichungen festgestellt
hflt_)cn will (Zweikampf, Raub, Akkumu-
lat_lon «v+). Den substanzialisierten Be-
griff der Gesellschaft auch bei Durkheim
ablehnend, betone er: 1 n'y a pas de soci-

éé, il y a des érats de sociéeé, des éracs
sociaux vécus par les hommes, qui situent
et qui datend les conditions humaines
(p. 75).

Also dieser ganz Geschichts-Gegenwart-
erlebende Soziologe Monnerot verdffent-
lichte cine umfassendeSoziologie desKom-
munismus.  Dieses umfangreiche Werk
(iber 500 Seiten) wirke zunichst auch in-
haltlich etwas iiberladen. Es wire kaum
denkbar ohne die Kategorien der sinn-
deutenden ,verstehenden®, historisch-typi-
sierenden Soziologie Max Webers (auf die
diesmal kein Bezug genommen wird),
nicht ohne eine profunde Belesenheic hi-
storischer Studien {iber Rom, Byzanz,
Preuflen und RuBland, iiber die sakralen
und profanen Gemeinschaften und Gesell-
schaften, Sekten und Biinde, Revolutionen
und Tyranneien ... aber auch nicht ohne
die Tiefenpsychologie insb. Jung’scher Pri-
gung. ,Gegenwartswissenschaft”im besten
Sinne des Wortes, wobei die Wissenschaft
nicht weniger wiegt als die Gegenwart,
welche ,existenzialistisch* als Kontinuum
mit threr Vergangenheit erlebt wird.

Monnerot gliedert setn Werk in dret
Hauptteile: 1. ,Islam® des XX. Jahrhun-
derts, II. Dialektik und III. Die welt-
lichen Religionen (r. séculiéres) und das
Imperium Mundi. Der zweite Teil, rund
ein Viertel des ganzen Buches, ist ideen-
geschichtlich, vorwiegend  sinndeutende

"Philosophiegeschichte, Darstellung  und

Krittk  der marxistischen ,Dialekuk®.
Monneror macht die gegenwartsfiillende
Marx-Trunkenheit in Frankreich nur als
thr ausgeprigtester Gegner mit. (Es ist ge-
radezu wohltuend, einmal einen franzo-
sisch schretbenden Sozialdenker der Nach-
kriegszeit lesen zu kdnnen, dcr.dcr unter-
grundentsprungenen Marxrhetorik — vom
allgegenwirtigen Henri Lefébvre bis zu
den betricbsamen Mitarbeitern des C. N.
R. S. —, welche auch schon in die akade-
mische Soziologie iibergreift, keine Kon-
zessionen zu machen bereit ist.) Soziolo-
gisch sind der erste und der dritte Teil.
Der zweite ist gespickt mit geistvollen Be-
trachtungen und Apergus iiber den Marxis-
mus, die widerspruchsvolle Bcznchung d'cr
Dialcktik und des historischen Materialis-
mus in thm, ber die dialcktische und wis-

Miinchen




98 Literaturbesprechungen und Literaturnotizen”™ (58

senschaftliche Methode, die Bezichung der
Dialektik und des Ressentiments, die Psy-
chologic der materialistischen Dialekuik
usw,

Es war Bertrand Russel, der m. W. als
erster (im Power, 1. Aufl. 1938, auf S. 121)
dlcRaraIlcle zwischen dem russischen Kom-
munismus und dem Islam zog (bzw.: gleich
dcn) Urdhristentum verkiinde jener inter-
nationale, ja antinationale Lehren, gleich
dc.m Islam aber ungleich dem Christentum
sei er wesentlich politisch). Monnerot baut
seine ganze Soziologie des Kommunismus
auf der These auf: der russische Rolsche-
wismus hat den theoretischen Marxismus
des Westens in den Dienst des Imperialis-
mus _Rufllands gestellt, die Weltrevolution
zu einem untergeordneten Bestandteil der
Strategie dieses  Imperialismus gemacht
und Ist zu einem »sikularen Religions-
system® der nach Erlgsung lechzenden in-
nerlich haltlosen Massen des cntchristlic‘htcn
Westens geworden. Nur daft zu diescn
Blaubensdurstigen und -verziickten Mas.
senmenschen auch hervorragende Gelchree
der  Atomphysik, der Biologie, Chemie
oder Mathematik gehgren kdnnen. Der
Kommumsm_usgliiubigc zeige alle Sympro-
me des Dehr_iumzustandcs und is¢ kc?ncr
ranonalc"n Diskussion dieses Etlebnisberei-
ches zuginglich. Dieser Deliriumzustand ist
nur eine Intensititsstufe seirker als die ge-
wohnlichen Leidenschaftszustinde dcr:gcn
12 auch sowohl Einzelne wie Kollc,ktivit'i-
tC'n verfallen, Der soziologisch wesentliche
nt.crsc%ned zwischen Individyal- und Kol
lekeivieidenschafy liege darin, daff g or.
steren sozial "die letsia

e sou zersetzend und die letzteren
I’ozm csugcnd,.zusammcnballcnd wirken
ose vern.uﬁtg in der individualistischer
?cmo}(rgtnc die affektbetonee Ergcbcl;h:irt‘
¢r nireten” Erdenbiirper ih it
schen Gemeinschaften lgxnd b ot
sah darin dj
S}:‘:'lscoicjl;tf::tts:wd?_c_htgosigkcit. Der":usds;‘-:
\ Optt aus dem inbriin-
:z;lgcgd:‘;?;f::muar;g Glauben der amlrr::sriuc:-
Stiirl‘('c, aus dem Hconff::\lnucnjrg?rmbungdosc
?fhnloglldl sei, schon auf Erde e, daf
J:dl;lhgcs ~Himmelreich* errichten,
em die von den M o 1
oo tragbare Ur 'chh‘ ssenmenschen so
Primitiven*. aucthci‘ y eit (die von allen
ndern, als Ungerech.

tigkeit empfunden wird) verschwinden
sollte_und die ,Befreiung™ aller Enterbren
zum Ereignis werde ... Wie im Istam auch
hicr.cin »universaler Staat* — als Endziel
wenigstens — aller Rechtgliubigen, aller
im Besitze der ,Wahrheit® (aufler dieser
gibt es fiir jene auch keine gleichermafien
thtc Wissenschaft), der die Mission zu er-
fiillen hat, die Ungliubigen zu bekehren
oder der GroBe und Macht des rechtgliubi-
gen Staates dienstbar zu machen. Auch die
Mcthod'cn der  Ausbreitung der wahren
Lehre sind grundsiczlich die gleichen: Fu-
sion dgs Religiésen und Politischen (und
des Politischen und Wirtschaftlichen), Wer-
!)cn vonAnhingern und ,Sympathiseuren®
im feindlichen Lager, Bilden von Zellen,
Einssein des Staatsoberhauptes und des
Chcf.s der Glaubensgemeinschaft — im Is-
lam im Aufmarsch der Kalif, im russischen
Kgmmumsmus der Genosse Generalissimus.
Die dynamische Glaubensinbrunst der Kom-
munistenfsoll letztendlich das Universalreich
aller schon auf Erden Erlésten bringen. Der
Kommunismus ist fiir seine Gliubigen nicht
eine von den Entwicklungsmoglichkeiten
des menschlichen sozialen Daseins, er ist
hnstor'lschc unabdingbare Entwicklungsnot-
wendigkeit. Die Kommunisten sind eine
d}csscxtig religiése Sekte von Welteroberern,
fur.welchc Ruflland die Bedeutung der be-
festigten Ausgangsstellung fiir ihren Welt-
crobcrungszug besitze. Fiir die gegenwirti-
gen Beherrscher desSowjetstaates aber, wel-
che gréBeenteils niche mehr zur Generation
der Berufsrevolutionire und Verschwérer
gehdren, ist RuRland das politische Macht-
gcbxl'dc, welches den allmenschlichen Kom-
munismus, den Kampf um die Befreiung
der Enterbten in allen Lindern seinen
Machtinteressen unterordnet. Die Beherr-
scher des , Vaterlandes des Kommunismus*
organisieren im Ausland alle Unzufricdg-
nen, schiiren den Klassenhaf}, verkiinden die
Rasscnnuflchnung; in cigenen Lande, im
Lande der Werktitigen, fihrten sie ein
System der Zwangsarbeit ein, das niche an-
ers als Staatssklaverei zu bezeichnen ist
(dic zur Zwangsarbeit verureeilten , Feinde
des Proletariates*), Tm Ausland soll mit
allen Mitteln die Integricrung des Prole-
tariates in die betreffenden Volksgemein-
schaften verhindert werden: in Sowjet-

YY) Literaturbesprechungen

ruffand soll mic allen Mitteln eine voll-
stindige ,moralische” Gleichschaltung er-
zwungen werden durch , Verarbcitung” der
Verdichtigen und durch Sakrosanktifizie-
rung der tatsichlich Bevorrechteten. Diese
inneren Widerspriiche des russischen Kom-
munismus tun keinen Abbruch der Glau-
bensinbrunst der Anhiinger des ,neuen Is-
lams*®.

Der ,Islam des XX. Jahrhunderts ent-
spricht cben cinem affektiven Bediirfnis der
groflen Massen der Entwurzelten. Entschei-
dend fiir die Stdrke dieser Glaubensbewe-
gung ist nicht so sehr die Zahl der ,Voll-
gliubigen®, wie ich sie nennen wiirde, ‘wie
die Masse der ,Menschen der Schwelle® (les
hommes du seuil), der Sympathiseure, der
innerlich Angenagten, ,Angesprochenen”,
wenn auch nicht dulerlich Verfallenen, der-
jenigen, die duflerlich noch dieBeziehungen
zu den alten Gemeinschaften, Schichten,
Kreisen unterhalten aber innerlich den
Glauben an die Lebenskraft und Dauer-
haftigkeit dieser verloren haben und schon
bereit sind, dem neuen Gote zu dienen. Die-
se Sympathisenten durchsetzen den ganzen
»Apparat® der biirgerlich-volkischen Ge-
sellschaften, ihre wirtschaftlichen, politi-
schen und geistig-kulturlichen Institutio-
nen, durchsetzen und zerstoren in ihrer
Widerstandskraft. Ohne sie wire der Ver-
teidigungskampf der biirgerlich-vdlkischen

Gesellschaften gegen den neuen Islam eine

reine polizeiliche (und wohl auch Justiz-)
Angelegenheit. So ist aber z. Z. selbst die
militinsche Abwehrbereitschaft innerlich
lahmgelegt. Sie werden mitBerechnung vor
der Schwelle der neuen Glaubensgemein-
schaft gehalten, 6ffentlicher Einlafl wiirde
sie fiir die Voll-Rechtgldubigen weniger
niitzlich werden lassen. Frlosung ist aber
auch ihnen verheiflen nach dem Sturz der
Gesellschaftsordnung zu der sie duferlich
und auch als ihre ,Stiitzen® noch gehéren.
... Die biirgerlich-nationalen Eliten (Oli-
garchicn nennt sie M. in Anlehnung an
Michels) haben versagt, die Plebs-Masse ist
ohnmichtig, nur ein ,Gotrer*-Glaube gibe
thr Hale und StoRkraft: im Nationalen
ist die Eschatologie im Vergangenen ver-
wurzelt, im Marxismus auf das Zukunfs-
reich ausgerichtet.

und Literaturnotizen 99

Soziologie und ,intersubjektive Psycho-
logic* fliefen bei Monneroc ineinander.
Das Innere und Auflere am Tun und Las-
sen der Menschen zu einander erscheinen
bei ihm ganzheitlich wie im biologischen
Prozef des Menschentums mitenthalten. Die
Soziologie des Kommunismus ist fiir alle
aufler denGlaubensbesessencn des Kommu-
nismus und Marxismus eine {iberzeugende,
weitverzweigt zergliedernde, Schilderung
des groflen historischen Sozialdramas, des-
sen schicksalergriffene Zeitgenossen und
Mitwirkende (durch aktive oder passive
Haltung) wir alle sind. Das Buch ist zu
griindlich, gescheic und wahrhaftig als daf}
es seine historische Wirkung als Anruf in
letzter Stunde verfehlen kénnte. ...

J.].Chevallier, der bekannteHistoriker,
Verfasser ciniger in Fachkreisen schr ge-
schitzter Monographien (iiber Barnave,
Mirabeau, Vauban), einer Entwicklungs-
geschichte des Britischen Reiches und eines
Werkes {iber das Britische Commonwealth,
hielt vor Jahren auf der Ecole libre des
Sciences Politiques (nunmehr Institut
d’Etudes Politiques) einen Vortragszyklus—
Kursus — iiber das grofle politische Schrift-
tum, von Machiavellis Principe bis zu
Mein Kampf Adolf Hitlers. Diese Vor-
lesungen wurden im vorigen Jahr als erster
Band der Rethe Sciences Politiques von
Armand Colin herausgegeben. Seit dem
klassischen groflen Werke Paul Janet’s,
Histoire de la science politique dans ses
rapports avec la morale (2 vol., Alcan 1872)
gab es u. W. keine umfassende Geschichte
der politischen Doktrinen, zumindest der

Neuzeit. Es ist cin besonders in den Ver-
einigten Staaten gepflegter Wissenszweig
(wir erwihnen die diesbeziiglichen Werke
aus den dreifliger Jahren — einige jetzt in
Neubearbeitungen erschienen — von Cat-

lin, Coker, Cook, Maxey, Sabine, Zimmern,

welche den dlteren, aus den zwanziger Jah-
ren, folgten: Cunning, Gettell, Geiser und

Jaszi, Murray; und von den neuesten die

von Mclwain und Roucek), wo auch die

Political Science ihre akademische Wiirde

unbestritten behauptet.

Chevallier umfafic in der Darstellung
der grofen politischen Werke von Machia-
velli bis zu unseren Tagen a) dic Schriften
im Dienste des Absolutismus (Principe, Six

A ok S i S St i ]




196 Literaturbesprechungen und Literaturnotizen (100

L vres de la République Bodins, den Lé-
viathan Hobbes’ und La Politique tirée de
I'Ecriture Sainte Bossuet’s); b) die Streit-
schriften gegen den Absolutismus mit
Locke’s Treatise of civil government voran,
Montesquiew’s L'Esprit des Lois, dem Con-
trat Social Rousseau’s und Qu'est-ce que
le tiers Etat? Sieyés's anschliefend; ) die
Kritiker der franzésischen Revolution bzw.
durch sie bedingte Ideenfolgen: Burke,
Fichte und de Tocqueville der Démocratie
en Amérique und d) die Verkiinder des
Sozialismus und Nationalismus (Das Kom-
munistische Manifest, L’Enquéte sur la
Monarchie von Ch. Maurras, Les Réfle-
xions sur la violence Sorel’s, Staat und Re-
volution Lenin’s und Mein Kampf). Die
Darstellung folgt dem Standard-Schema:
a) historische, politische und sozial-psycho-
logische Situation, b) der geistige Habitus
des Denkers, c) Hauptlchren der Dokerin
und d) Wirkung — Schicksal des Werkes
(zeitgeschichtlich und ideengeschichtlich).

. Das Wertvolle am Werke Chevalliers
ist seine franzgsische Luziditit der Ein-
fihlung, linienreine Darstellung und ab-
gewogene historische Proportionierung der
Denker. und ihrer Doktrinen. Es wirke
historisch lebensniher als die meisten ent-
sprechenden, oft mit groRerer Apparatur
gearbeiteten, amerikanischen Geschichten
der ,politischen Philosophien®.

Mircko M. Kossitsch

Maquet, Jacques |.: Sociologie de la con-
naissance. Sa structure et ses rapports
avec la philosophie de Ia connaissance
/I‘iltudc critique des systémes de Karl
va‘il:nllgz’; céodl;: I’jtirin:i Scirokin. Lou-

, ection de I'lnsti
Recherches Economiques et ér;i:tll::ﬁ:ts fli:

PUniversité de Louvaj
ditenr 360 pagestxvam. E. Nauvelaerts,

" ’
hﬁgrmci_i la doublc'c’colc dela sociologie
K/[on sophique européenne et américaine
Mo (sil::l:m/ /., Maqulet présente une étudc'
entce sur les tend
e | Jocument ances actuelles
a sociologie de la connai
aissance, en pre-
na ’ . ’ c
dcnlt-l com_mlc point d’appui les deux p%lcs
de I socnologlc cgntcmporaine de la .con
sance: le systdme d i  alle.
s u sociologue all
. c-
mand Karl Mannbeim et celyi de Sorokin
1]

tous clicux — paraldllisme troublany —
émigrés aux U. S. A, ou ils ont occupé des
ch‘alrcs tmportantes et fondé des écoles
tres actives. Une préface du Professeur
F.5.C. Northrop de I'Université de Yale
pose, ‘dans leurs grandes lignes, les divers
p,roblcmcs souleves par le développement
récent des recherches relatives 4 la socio-
logie du savoir. Il insiste tour particulit-
rement sur Pétroite relation érablie entre
la réalité sociale, les problémes de la paix
ct de la guerre, par exemple, et les idées
qui constituent I"arsenal de la connaissance
humaine. L’éternel dilemne de linter-
dépendance de I’économique et du social,
du milieu et du psychique se trouve post
sans qu'il lui soit cependant donné une
solution satisfaisante.

La sociologie de la connaissance et la
philosophie de la connaissance représen-
tene pour nombre d'idéologues et de tech-
niciens de la politique un champ clos od
se vident les querelles idéologiques nées des
rapports parfois difficiles entre classes e
groupes sociaux. Un exemple typique de
ceci, encore présent dans les mémoires, €t
celui de la ,philosophic” raciste, qui n'a
cessé de faire couler de I'encre et du sang
depuis de Gobinean jusqu'd A. Rosenberg
and Co. Il a fallu beaucoup de sang-frmd
philosophique & M. Maguet pour dviter de
tomber dans le pidge de ces controverss
stériles. 11 faut, en outre, lui éwre recomw
naissane d’avoir su présenter avec objec:
tivité et compréhension des systémes au%!
différents que ceux .de Mannhem € ¢
Sorokin, systémes d’ailleurs fortement
teintés par les grandes conceptions 1¢€0 0
gico-poritiqucs de I'époque: le Marxisme
et I'ldéalisme pragmatique. \

Pour le psychologue, — ¢t cest 13 3“
réside pour nous l'intérét P”m‘?r.d'a‘ .
livee de M. Maquet —, I'étude critique ¢
systémes des deuxt théoriciens de la soct%”
logie de la connaissance condult aus

; . " rance
conclusions suivantes dont 1impott’
dépasse le domaine de la sociologie du
voir: oo se

1. Sous quel angle que ce 5O\ gu mlol.
place pour observer les faits h“mams’siblc
lectifs ou individuels, il nest P38 POSR,
disoler les démarches de la sociologtc

101] Literaturbesprechungen und Literaturnotizen 101

de la psychologie, c’est ce que Sorokin a
reconnu lorsqu'il préconise de ne jamais
séparer le supra-organique de 'humain. On
a cru jadis pouvoir se livrer 3 une analyse
gratuite des «faits» sociaux ou psychiques;
il ne pouvait s’agir tout au plus que d'arte-
facts cachant la réalité complexe et chan-
geante. Dans le domaine de la psychologie
un pas en avant a été récemment accomp i
par I'érablissement de corrélations indivi-
duclles et interindividuelles des résultats
obtenus dans les tests psychométriques,
grice aux progrés de la statistique appli-
quée 3 la psychologie ct en particulier
grice aux recherches du Pr. Cyril Burt de
Londres sur les corrélations entre individus
et entre tests. C'est ainsi que certaines des
cloisons élevées entre individuel et le col-
lectif sont tombées, préparant la fusion
prochaine des sciences de I’homme. Un
double courant sétablit entre les activités
de Phomme et les structures sociales, cect
peut se constater dans toutes fes formes de
société: lindividu agit sur la structure
sociale autant en se conformant 4 ses lois
qu'en s’y opposant, tandis que la société,
elle, opére une pression constante suf I'in-
dividu, soit*en lui donnant les moyens de
développer ses aptitudes et de réaliser cer-
taines de ses tendances caractérologiques
innées (n’existe-t-il pas, en effet, des grou-
pement légaux de demipsychopathes, des
associations d’illuminés, des cercles con-
sacrés 3 exploitation du vice — cercles
de jeux, courses de chevaux, sociétés de
pari et loteries d’état —, etc), soit, au con-
traire, en le brimant et en le refoulant dans
I'opposition et la révolte ou dans le néga-
tivisme total.

2. La société humaine et ses institucions
peuvent étre soumises 3 une analyse scien-
tifique dont les techniques empruntent de
plus en plus Pessenticl 2 la méthode des
mesures rigoureuses et des observations
contrdlées, La métrologie psychologique
telle qu'elle a été formulée par Raou
Husson dans un livre paru (éditions Her-
mann 6, rue de la Sorbonne, Paris) en
1937, s'étend ipso facto 4 I'étude scicnti-
fique du comportement social des hommes
et des réactions psycho-sociales condition-
nées par la vie collective et la structure de

la société. Cette évolution se constate dans
I'ccuvre de Sorokin telle apparait éclairée
par l'analyse minuticuse de M. Maquer.
Sorokin a été fortement influencé par les
travaux de Pavlov ct de Watson ct a été
amené A effectuer I'étude quantitacive des
productions mentales considérées comme
indice du comportement social ct de 'état
culturel des sociétés. Ces recherches de So-
rokin sonc A rapprocher, & notre avis, tant
du po'nt de vue méthodologique que théo-
rique des travaux du véritable pionnier de
I'analyse quantitative de I’érat sociocultu-
rel des civilisations, le sociologue et mathé-
maticien italien, Alfredo Niceforo, dont le
livre «Les indices numériques de la civili-
sation et du progrés», bien que paru en
traduction frangaise en 1921, reste encore
actuel par sa méthode. Mais le fait impor-
tant est que dans le systéme de Sorckin
l’analyse quantitative n’est qu'un moyen
pour atteindre une vue plus haute des phe-
noménes sociologiques, ce qui s’obtient par
la synthése des méthodes de mesure et
d’analyse qualitative. Mérologie et intui-
tion savante se combinent harmonicusement
dans le systtme de Sorokin ct son exemple
cst 4 suivre dans I’étude d’autres problémes
sociologiques et psychologiques. Nous-
méme, nous avons tenté, dans le domaine
trés restreine de I'analyse des opinions et
des atticudes psycho-sociales, d'unir la
méthode doxométrique (parfois appelée a
tort «méthodeGallup» du nom de son plus
habile représentant), c’est 3 dire l’ana’lys’c
quantitative des réactions collectives réve-
lées par le moyen de sondages s'oc1c_)-dcmo-
graphiques, 2 I'analyse gqualitative des
«motivations» individuelles de ces mémes
comportements collectifs, synthese qui
nous apporte toujours plus de documents
humains sur la part de la psycholozic indi-
viduelle dans la vie sociale.

Ces courants modernes des sciences hu-
maines, issus de sources indépendantes et
poursuivant leur route 3 travers des disci-
plines qui étaient autrefois isolées, viennent
s'unir en un seul: Punité quasi-totale des
techniques et des systémes particuliers aux
sciences psychologiques et sociologiques
est en train de se réaliser sous nos yeux;
Sorokin y a largement contribué, ne serait




	Seite 1 
	Seite 2 
	Seite 3 
	Seite 4 
	Seite 5 

